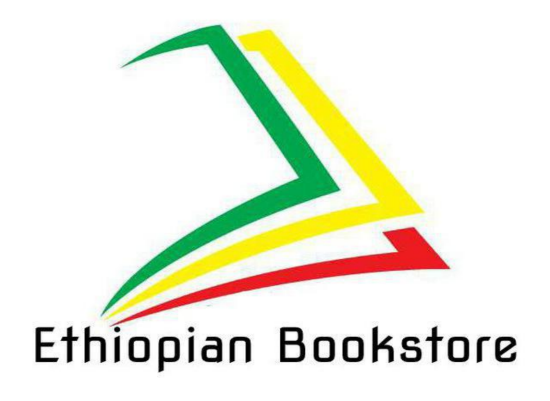
# ኢትዮጵያዊው: ጀንደ4ባ



ዴያቆን ሄኖክ ኃይኬ



# Brought to you by **Ethiopian Bookstore**

https://t.me/etbookstore

ይህ መጽሐፍ ስለ አንድ ኢትዮጵያዊና አፍሪካዊ ሰው የአንድ ዕለት የመንገድ ላይ ገጠመኝ የሚተርክና የሚተነትን መጽሐፍ ነው። ታሪኩን የጻፈለት ቅዱስ ሱቃስ ስለዚህ ኢትዮጵያዊ ጃንደረባ የጻፈልን ጥቂት አንቀጾችን ቢሆንም ይህ አሞር ገጠመኝ ግን ስለ ሰውዬው የፊት ማንነትና የኋላ ታሪክ የሚጠቁሙ ብዙ አውነታዎችን የያዘ የተቆለፈ ሳጥን ነው። በሙያው ሥዓሊ የሆነው ወንጌላዊው ሱቃስ ምስል ከሳች በሆነ አጻጻፍ የጻፈልን በሰረገላ ላይ ተጀምሮ በሰረገላ ላይ የተጠናቀቀው የኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ውብ ታሪክ ለመላው የአፍሪካ ክርስቲያን አጅግ የሚያኮራ። የጌታችንን መስቀል ከተሽከመው ሊቢያዊ አይሁድ በመቀጠል የዓለም ጥቁር ሕዝብ በኩራት የሚያካው ታሪክ ነው።።

‹‹በይሁዳም በሥግርያም እስከ ምድር ዳርቻ ድረስ ምስክሮቼ
ትሆናላችሁ›› ተብለው የታዘዙት ሐዋርያትና አርድዕት ስብከታቸውን
‹ከሴም ድንኳን› ከይሁዳና ሰማርያ የጀመሩ መሆናቸውን የሚተርከው
የሐዋርያት ሥራ ሁለተኛው የወንጌል ብርሃን ተቀባይ ደግሞ ካም
ሆኖ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ መጠመቁን ይተርካል፡፡ ስለዚህ
የጃንደረባው ታሪክ በጳውሎስ ስብከት ካመኑት የያፌት ወገኖች

ቀድሞ የወንጌልን ችቦ የተቀበለው (የካም ነንድ) ሁሉ ፌታውራሪ ሆኖ መታየቱን የሚያበሥር የመላው አፍሪካውያን ደስታ የሆነ ታሪክ ነው፡፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ በመጨረሻ ተጽፎ የምናገኘው ኢትዮጵያዊ ነው፡፡ ከእርሱ ቀድማ የሰሎምንን ተበብ ልታይ እንደሔደችው ንግሥት የሰሎምንን መቅደስ ሊሳለም ሔዶ እውነተኛውን ሰሎምን የዳዊት ልጅ ክርስቶስን ተሳልም የተመለሰ ኢትዮጵያዊ ታሪክ ነው፡፡ የሳባ ንግሥት ከሰሎምን ልጅን ይዛ መጣች ፤ ይህ ጃንደረባ ግን (ልጅነትን) ይዞ መጣ፡፡ ይህች አንስተኛ መጽሐፍ በጌታችን አንደበት ስለ ንግሥተ አዜብ (እርስዋ በዚህ ትውልድ ላይ ተነሥታ ትፈርዳለች) ከተባለ ኢትዮጵያዊ ጃንደረባስ ምንኛ ይፈርድብን ይሆን? በሚል ፍርሃት የእርሱን ነገር ለማስታወስ የተጻፈ መጽሐፍ ነው፡፡

ጃንደረባው ሲዘነጋ የማይገባ ታሪክ ያለው ኢትዮጵያዊ ነው።

: እርግጥ ነው ዓለም እያጋነነች የምታወራው የጦረኞችን ፤
የቀማኞችን ፤ የተዋጊዎችን ፤ የአምቢተኞችን ፤ የአትንኩኝ ባዮችን
ታሪክ ነው። ከኢትዮጵያዊያንም ቢሆን ከጀማኖቻችን የሚበዙት
የጦር ሜዳ እንጂ የሰላማዊ ሜዳ አይደሉም። ኢትዮጵያዊው
ጃንደረባ ማን ትሕትና ንድሉ የሆነ ትሑት ሰው ነው ፤ እጁ ላይ

ያገኘነው መግሪያ መጽሐፍ ቅዱስ ብቻ ነው። ሲኮፈስ ሳይሆን በትሕትና ሲያወራ ፣ (አሁን ይኼ ጠፍቶኝ ነው!) ሲል ሳይሆን ሲጠይቅ የተገኘ ትሑት ኢትዮጵያዊ ነው። ከአፉ የተሰማ ብቸኛ ፉከራም (እንዳልጠመቅ ማን ይከለክለኛል) የሚል ብቻ ነበር። ከብዙ ጀግኖች ከብዙ ባለታሪኮች የበለጠ ዋጋ ያላት ነፍሱን ያዳነ ሰው ታሪክ ነው።

ጃንደረባው ባኮስ ለመንፈሳዊ መጻሕፍት ንባብ ፤ መጽሐፍ ቅዱስን ለመመርመርና ለመተርታም ፤ ወደ ቅዱሳት መካናት መንፈሳዊ ጉዞን ለማድረግ ፤ በፖለቲካ ሥልጣን ላይ ሆኖም ሃይማኖትን ለመከተል ምሳሌ የሚሆን ሰው ነው፡፡ በዚህ መጽሐፍ እንግዲህ የጃንደረባውን አጭር ታሪክ እንተነትናለን፡፡ ከዚያ በፊት ግን የሁለት መምህራንን የመንደርደሪያ ጽሑፎች አስቀድማለሁ፡፡

የጃንደረባው ንባብ ይሁንልን ዲያቆን ሄኖክ ኃይሴ ግብረ ሐዋርያት (ምዕ.፰፥፳፮-፵) ላይ ታሪኩ የተመዘገበው ኢትዮጵያዊ የመንግሥት ባለሥልጣን (ጃንደረባ) በመንፈስ ቅዱስ ምሪት በሐዋርያዊው ዲያቆን ፊልጶስ ፕምቀተ ክርስትና እንደተፈጸመለት ያስረዳል። መጽሐፍ ቅዱስ የዚህን ፕሙቅ "የኢትዮጵያ ንግሥት አዛዥና ጃንደረባ፣ በንንዘብዋም የሠለጠነ" ብሎ ኃላፊነቱን ሲገልጽ፣ አንዳንድ የውጭ ጸሓፊዎች ከንግሥት ሕንደኬ ጋር በጣገናኘት ስሙን "ላካሳ" (Lacasa) "ኢንዳ" (Inda) "ኢንዲካ" (Indica) ብለው ይጠሩታል።

ኢትዮጵያውያን ምንጮች ደግሞ ስሙ "ባኮስ" እንደሆነ የሚናገሩ ሲሆን መንግሥታዊ ኃላፊነቱን ደግሞ "ሕጸዋ ለሕንደኬ" በማለት ይገልጻሉ። የጥንት ቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጸሐፊዎች እና ሊቃውንት (ለምሳሌ ቅዱስ ሄሬኔዎስ፣ አውሳብዮስ ዘቂሳርያ፣ ዮሐንስ አፈወርቅ) ስለዚህ ኢትዮጵያዊ ጃንደረባ እና ስላጠመቀው ቅዱስ ፊልጶስ በሰፊው ጽፈዋል። አንዳንዶቹ ድርሳናትም ወደ ግዕዝ ቋንቋ ተመልሰዋል።

ጃንደረባው በብሉይ ኪዳን አምነት የጠነከረ እና የጠለቀ መጻሕፍትን የማንበብና የመጠየቅ ልምዱ ለእኛ ትውልድ በእጅጉ አስተማሪ ነው። "ለንባብ ጊዜ የለኝም" ለምንል ጃንደረባው በሥረገላ እየተጓዘ እንኳን ያነብ እንደነበረ ስናይ እኛስ ብለን እንድንጠይቅ ይጋብዘናል።

የጃንደረባው ንባብ ብቻ ሳይሆን ፊልጶስ በጉዟቸው ላይ ባጭሩ የሰበክለትን ወንጌል አምኖ የሚቀበል ልቡና እና ለውጤት መብቃቱ ነበር። ውጤቱም "ሙኑ ይክልአኒ ተጠምቆ" በማለቱ ይታወቃል። ባጭር ሰዓት አምኖ ለጥምቀት በቃ። ብዙዎች ለዓመታት የሚሰሙት ትምህርት ሲለውጣቸው የማይታየው ከጃንደረባው ያነስ እምነት ስለያዙ ነው። አገል ጋዮችም እንደ ፊልጶስ የመንፈስ ቅዱስን ምሪት የሚቀበሉ እና ለተልዕኮ የሚፋጠኑ ቢሆኑ የሚፈለገውን ለውጥ ሊያመጡ እንደሚችሉ ይኸው የመጽሐፍ ክፍል ያስረዳል።

የጃንደረባውን ታሪክ እና ከእርሱ ማንነት ጋር ተይይዘው የሚነሱትን ጥያቄዎች (ለምሳሌ የጃንደረባው ዜግነት፣ የሚያነበው መጽሐፍ ቋንቋው በምን የተጻፈ ነበር? አጥማቂው ፊልጶስ ዲያቆን ወይስ ሐዋርያ? ወዘተ.. የሚሉትን) እና ሌሎች ተያያዥ ርእሶችን በመዳሰስ ማራኪ በሆነ አቀራረብ ከጠለቀ የማሰላሰል አመክንዮአዊ መንገድ ጋር ያቀረበልን ወንድማችን በእጅጉ ሊመሰገን ይገባዋል።

ዲያቆን ሄኖክ በአሁኑ ሰዓት ቤተ ክርስቲያን ካሏት ኹነኛ አገል ጋዮች በማንባር ቀደምነት ከሚጠቀሱት አንዱ ሲሆን ለየት የሚያደርገው በቃልም በመጣፍም ማስተማሩ ነው፤ ለዚህ ዋቢዎቹ ተወዳጅ ስብክቶቹ እና ካሁን በፊት ለአንባቢዎች ያደረሳቸው መጻሕፍቱ ናቸው።

ይህን ስለ ጃንደረባው ያዘጋጀውን የመጽሐፍ ረቂቅ ተመልከትልኝ ብሎ ሲሰጠኝ በደስታ ተቀበልኩት፣ በጉጉት አነበብኩት። አቀራረቡ ማራኪ ሲሆን፣ እያስተማረ የሚሰብክ መጽሐፍ ሆኖ አገኘሁት። የሚከተለው መንገድ እያንዳንዱን ርእስ ስብከታዊ በሆነ መልኩ በመተንተን ሲሆን በእንግሊዝኛው Homiletical የሚባለው ዓይነት ነው። ይህም ጥንታውያን አበው ድርሳኖቻቸውን የጻፉበት መንገድ ነውና ይበል ያሰኛል።

ከባለቅኔው ከበደ ሚካኤል "የትንቢት ቀጠሮ" (1938 ዓ.ም.) በስተቀር ስለጃንደረባው በስፋት የተጻፈ በሀገራችን እስካሁን አላጋጠማኝም። ስለዚህም ይህ የዲ/ን ሄኖክ ሥራ በዓይነቱም በይዘቱም ለኢትዮጵያ ሥነ ጽሑፍ የሚሰጠው ፋይዳ ብዙ ነው። በመጨረሻም ይህን ግሩም ሥራ ያስነበበንን ዲያቆን ሄኖክ ጎይሌን እያመሰንንኩ፣ ደግመህ ደጋግመህ ጻፍ፤ እኛም በጥልቀት እናንብብ እላለሁ።

ቀሲስ ዶ/ር አምሳሎ ተፈራ በአዷስ አበባ ዩኒቨርሲቲ የተንታውያን ጽሑፎች ጥናት (ፊሎሎጂ) ረዳት ፕሮፌሰር ሐዋርያ ቅዱስ ጳውሎስ በሦስተኛው የሐዋርያዊ ተልእኮ ጉዞው (Third Apostolic Missionary trip) ለሮማና ቆሮንቶስ ነዋሪዎች በጻፈበት መልእክቱ ላይ "ሁሉ ለትምርታችን ተጽፏልና" ፣ "ሁሉ .... ለተግሣጻችን ተጻፈ" የሚሉ ሐረንች እንደየ ተርታቸው ተከታትለው ይገኛሉ። መጀመርያ ትምህርት ይቀድማል፡፡ ተግሣጽ ደግሞ ስምቶ ለማይተንብረው እንደ ሆነ ይነገራል። ስምተነዋል የምንለውም ነገር ፤ ሳንስማው እንዳይሆን ደግመን መስማት ያስፈልጋል። ስው በምንድነው የሚስማው? በምንስ ያያል?! (ሮሜ ፲፮፥፬ ፤ ፩ኛ ቆሮ. ፲፥፲፩)

ሊቃውንት አባቶቻችን "የተጻፈ ሁሉ" የሚለውን ቃል ምርኩዝ በማድረግ በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ የተጻፈውን እያንዳንዱን ሓረግ አድማስ ድረስ በሚያዩበት ዓይናቸው በማየት ባዘጋጁልን መንፈሳዊ ሐተታ ሁሉ "ያለ አመክንዮ አልተጻፈም" ብለው። ከያዘው ኃይለ-ቃል በላይ። ቃላዊውነና ቀጥታዊውን እንዲሁም መንፈሳዊ ትርጉሙን። በመንፈስ ቅዱስ አጋኘናነት ጽፈዋል። እንዚህ በቤተ ክርስቲያን በኩል ያፓናናቸው አባቶች፤ ቤተክርስቲያን "ማዕከለ- ተሉ-ማአዝናዊ ማእክለ- አእምሮ - Home of encyclopedic Biblical exegesis" እንደሆነች ያሳዩን ናቸው።

ወንጌላዊው ሉቃስ ያስተዋወቀን ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ። የንባብ ልምዱና ለነፍሱ ድኅነት የሠጠው ትኩረት እንኤት ነበር? ለወሬ ሳይሆን ለወንጌል የማያርፉ የፌሊጶስ አግሮች እንኤት ሮጡ? ጃንደረባው በአጋእዛዊት ቤተ ክርስቲያን የነበረው ሚና። ዓለማዊ ሞያውና ያነበበው መጽሐፍ ምን ነበር የሚለውን ለመፈተሽ የሚገፋፋንም። የተጻፈ "ሁሉ" የሚለው ወንጌልን እንደ ነፋስ የሚሮጥባት፥ የሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስ ቃል ነው።

ቅዱሳት መጻሕፍት እንዴት መተርጕም አለባቸው በሚለው ሐተታ፡ ቤተ ክርስቲያናችንን ሐዋርያዊት የሚያስብላት አካሄድ፡ (ምእመናን ቀደምት አበውን ትርጓሜ ፡ እንደ አስኬማ በገዛ ራሳችው ደፍተው፡ በእሱ ጥላነት ከሚባላ መናፍቃዊ ዝናም መጠበቅ አለባቸውን፡ የሚለው አካሄድ ነው።

በ‹ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ› መጽሐፍ ላይ ጸሐፊው።
"የአበውን የትርጓሜ አስኬማ›› በራሱ ላይ በማድረግ። አንድ ዓይንና
ጆሮን ጨምሮልናል። "ሁሉ" የሚለው የሐዋርያ ቃል በማስተዋል
የተዘጋጀ። መልካም ሽታ ያለው የመጽሐፍ መአድ ነው ቢባል
መጋነን አይደለም። ይህንን መጽሐፉን። አንብቤ ከጨርስሁ በኋላ
በምን ታያለህ በምንስ ትሰማለህ የሚለኝ ካለ ‹በዐይኔና በልቤ

አያለሁ። በጆሮዬና በልቤ አሰማለሁ› ብየ አመሰክራለሁ። እናንተ አንብባችሁ ምን ትሎ ይሆን?

የቅዱሳን አባቶችን ሕይወት ስንመረምር። መጽሐፍ ቅዱስን ማንበብ። አንድ የዕለት ተግባራቸው ነበር። ዓለም አሁን ካለችበት ጸረ ክርስቲያናዊ ሐሳቦች ደህና በነበረችበት ጊዜ እንኳን በጆሮ መልእክተኝነት ወደ አእምሮ ከሚደርሰው ሕይወት ከማይሰጥ የሚረብሽ ወሬ። አእምራቸው ለማንጻት ቅዱሳን መጻሕፍቶችን ማንበብ። ቅድሚያ የሚሰጡት ኦሯቸው ነበረ። አሁንስ? አሁን ባለንበት ጊዜ። ሥጋንና ነፍስን የሚያነጻ ንባብ። ምን ያህል አስፈላጊ ይሆን?!

ከበረሐ አባቶች አንዱ፡ "ነቢያት ቅዱሳት መጻሕፍት ሰበሰቡ። አባቶች ደግም፡ ገለበጡት። ከእነርሱ በኋላ የመጡት አባቶች እንዚያን ቃላት በልባቸው ያዙ። አሁን ያለው ትውልድና ልጆቻቸው ደግሞ፡ እንደ ማይጠቅም ዕቃ የመጽሐፍ መደርደሪያ ሳይ አስቀመጡት፤ " እንዳለው መጻሕፍትን በተለይም መንፈሳውያን መጻሕፍት ማንበብ እንደ ዐቀበት መውጣት የሚያዩ ትውልድ፡ ሳይ ደርሰናል፡፡ ይኼንን የተከሸነ መጽሐፍ ግን በቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ አነጋገር "ማንበብ የሚችል፡ ለማንበብ የሚከለክለው ስለሌለ መመገብ ፤ በእጆ ሊበላ፡ የማይችል ሰው ደግም አጉርሱኝ"

ብሎ፡ በሌሎች እጅ ከዚህ ጣፋጭ መንፈሳዊ ምግብ እንዲበላ፡ ምኞቴ ታላቅ ነው።

ተመራማሪዎች ቅዱስ ሙሴ ጸሊምን፡ የማይጋፋ ቅዱስ (non-violent Saint) ብለው እንደ ሚጠሩት፡ የእርሱ ፍኖት በመከተል፡ የማይጋፋ የማስተማር ዘዴን የሚከተለው (non-violent preacher) መምህር ሄኖክ ኃይሌ በቀደሙ መጻሕፍቶቹ እንደ ተገለጠው የሚከተለው የአጻጻፍ ዘዴ፥ በበለጠ በማመሥጠር፥ በጠባብ ውስጥ ሰፊ፥ በትንሽ ውስጥ ብዙ እንዳለ እየደጋገመ የሚያሳይ ሌሎችም ሊከተሉት የሚገባ የአጻጻፍ ዘዴ ነው።

ጸሐፊው። "እውነት እኔ ብቻ ነው። ብሎ። በእንግሊዘኛ የተጻፉት መጻሕፍትን መጥቀስ እንደ ሥልጣኔና ዕድገት በምታይበት ዘመን። በእነዚያ መጻሕፍቶች አልታጠረም። ወይም ደግሞ "ግእዝ ብቻ። አማርኛ ብቻ" ብሎም በትንሹ አጥር አልታጠረም። አንዱ ያለውን ሴላው አስፍቶ ወይም ተቃውሞ እንዳይሆን በማለት። በአቻምሁራን የተስተያየ ምርምር (peer reviewed research) አድርን ዳስሶታል። ይሄ አካሔድ። ደግሞ የቀደሞ አባቶች። የሀገራችን ትምህርት ተምረናልና ይበቃናል ሳይሉ። በየሀገሩ ውራት በሚወስድ ጉዞ ርሃብና ብርድ ሳይሉ። ተድላ ሳይወዱ። በተደላደለ ወንበር ሳይሆን በአባቶች እግር ሥር ላይ ቁጭ ብለው። በአንካሳ ቋንቋ

ሳይሆን በጥልቅ ወደ ትርጒም በመግባት፡ ሁሉን በአቅሌስያዊ አስተርእዮ ለመዳሰስ ጥረዋል። ጸሐፊው፡ እንደ ሌሎቹ አለፍ አልፍ ብለው የሚታዩ ዘመን የወለዳቸው ሰባክያን፡ ይሄ "የኛ ብቻ" የሚል አጥር (fence) ፈንጥሶ በመውጣት የመጻሕፍት ቁፋሮ አድርጓል። "ኢትዮጵያዊ ጃንደረባ" የዚህ ቁፋሮ ውጤት የሆነች፡ የጠራች ሱል ነች።

ንድፈ-ጽሑፉን ለማየት ‹ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ› የሚለውን መጽሐፍ በተቀበልኩ ግዜ፥ በፖለቲካ ዝንባሴ እንደተለከፈ ሰው፥ ገና ሳላንበው፥ ‹አንዲህ እንዲህ ሊል ይሆናል› ብዬ ቀድሜ ገምቼ ነበር። ወደ መጻፉ እርሻ ዘልየ በንባሁበት ጊዜ ግን፥ የቃረምኩት መንፈሳዊ ትምህርት፥ ከመጠን በላይ በስሎ፥ አጠንበኝ። ከማንበቤ በፊት ለነበረኝ የተሳሳተ ድምዳሜ ሴላ መንፈሳዊ ዓይን ስላሳየኝ ደግሞ አድናቆትና እፍረትም ተስማኝ፥ አድናቆቴ ለጸሐፊው ነው፥ አፍረቴ ደግሞ በዚያ ፖለቲካ ባወረው ልቤ ነው።

ንጉሥ ሰሎሞን በመጽሓፊ ምሳሌው፥ "ስጠንበ ማር አይተመውምም፤ ለተራበ ግን እፊት እንኳ ይጣፍጠዋል"። (ምሳ. ፳፯፥፯) እንዳለ። ለእኛ እንደዚህ መንፈሳዊ ምግብ ተርበን ያለነው፥ እንደዚህ አድርገው የሚያስተምሩን መምህራንን ግን በሰጠን?! በላዔ መጻሕፍት ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ፥ በንባብ ዝንባሌ ላይ በተናገረበት

ጽሑፉ (መንፈሳዊ መጻሕፍት ማንበብ መነኩሴ አያደርግም፥
አውነተኛ ክርስቲያን ግን ያደርጋልና ስለዚህም በዓለማዊው ሥራ
ለተጠመዳችሁስ ምንኛ ማንበብ ባስፈለጋችሁ?› ይላል። ስለዚህ
የዚህችን መጽሐፍ አንባቢዎች፥ "ስለ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ
ማንበብ፥ ኢትዮጵያዊ አያደርጋችሁም፥ አውነተኛ ክርስቲያን ግን

And the second s

Market Control of the Control of Control of Market Control of Cont

በረኸት *ዑቸባጽዮን* ጸሐፊና ተርጓሚ

### ፩: ጃንደረባ

#### የጃጓደረባ ትርጉም

ጃንደረባ የሚለው ቃል በመጽሐፍ ቅዱስ ከአርባ ጊዜ በላይ የተጻፈ ቃል ነው፡፡ ከብሎይ እስከ ሐዲስ በሁሎም ክፍለ ዘመናት ታሪኮች ውስጥ (ጃንደረባዎች) የነበሩ ሲሆን ስያሜው ወንዶችን ብቻ የሚመለከት ነበር፡፡ ሆኖም መጽሐፍ ቅዱስ (ጃንደረባ) የሚለውን ቃል የሚጠቀምበት አገባብ እንደየታሪኩ ሁኔታ የተለያየ ነበር፡፡ በአጠቃላይ በቃል በቃልም ሆነ በም/ሥጢራዊው የቤተ ክርስቲያናችን ትርጓሜ ጃንደረባ የሚለው ቃል ፍቺዎች በሚከተሉት አከፋፈሎች ማየት እንችላለን፡፡

#### ፬ጓደረባ - ሕክው

ጃንደረባ ማለት በግእዙ (ሕጽው) የሚል ሲሆን ቀጥተኛ ትርጉሙ (የተሰለበ ፣ ስልብ ፣ ጎማዳ) ሲል ጎጽወት ደግሞ (መስለብ) የሚል ትርጉም ተሠጥቶታል፡፡ ይህ ፍቺ ደግሞ በግእዙ ብቻ ሳይሆን መጽሐፍ ቅዱስ በተጻፈባቸው ቋንቋዎችም ተመሳሳይ ትርጉም የሚሠጥ ቃል ነው፡፡ ፡ <sup>1</sup>

ጠቢቡ ሲራክ ‹‹ጃንደረባ ፈቃዱ ሳይፌጸምለት ቆንጆ ልጅን
እንደሚወድ እንዲሁ ፍርድን ያደላ ዘንድ የሚወድ አለ›› በማለት
የጃንደረባን ሩካቤ መፈጸም አለመቻል ለማይሳካ ከንቱ ምኞት ምሳሌ
አድርን አስቀምጦታል፡፡ (ሲራ. ፳፥፬) ቀጰዶቅያዊው ቅዱስ
ባስልዮስም በአንድ መልእክቱ ሳይ ጃንደረባን ከሚደርስበት ሥነ
ልቦናዊ መንለል ጋር ሲንልጸው ‹‹በሴቶች መካከል ያለ ወንድ ፤
በወንዶች መካከል ያለ ሴት›› ብሎታል፡፡² በእኛም ሀንር 〈ጃንደረባ
በጌታው ብልት ይፎክራል› የሚለው ሥነ ቃል 〈ጃንደረባ〉 የሚለው
ቃል ለምን እንደሚውል ማሳያ ነው፡፡

በተንት ዘመን በእስራኤልም ሆነ በአሕዛብ ባሕል ውስተ በነበረው የባሪያ ንግድ ሥርዓት ጃንደረቦችን በንብረትነት መያዝ

¹ በግሪኩ εύνοῦχος (ዩኒኮስ) በዕብራይስፕ ነገለΟ (ሳሪስ) የሚል ሲሆን በሁለቱም አገባብ ብልቱ የተሰለበን ሰው ለመግለጽ የሚውል ቃል ነው። የኢትዮጵያ ሲቃውንት ጃንደረባውን ባኮስ እና አቤላክ በሚል ስም የሚጠሩት ሲሆን ባኮስ የሚለው ከግሪኩ ‹ዩኒኮስ› ጋር የሚገናዘብ ይመስላል የሚል አስተያየታቸውን የሚውጡ የቋንቋ ሊቃውንት አሉ። የምሥራቅ አርቶዶክሳዊያን ጸሐፍት ደግሞ ፕቱሩ ስምዖን ይሎታል። ዛጋ ዛቦ የሚባል ኢትዮጵያዊ ሰው ነገረኝ ከሚል ሰው የሰማ ፖርቹጋሳዊ ጸሐፊ ደግሞ ጃንደረባውን (ኢንዲች› በሚል ስም ጠርቶታል። ² 'Men among women, and women among men' St. Basil the great, Epistle to Simplicias 1

የተለመደ ድርጊት ነበር። <sup>3</sup> ስልብ የሆኑት ሰዎችም የሆኑበት መንገድ የተለያየ ነበር። አንዳንዶች በተፈጥሯቸው እንደዚያ ሆነው የሚወለዱ አሉ። ሁለተኞቹ ደግሞ ‹ፕበብን ይገልጣል ፣ በፍልስፍና ያራቅቃል› ወዘተ በሚል አጉል እምነት ራሳቸውን ፈቅደው የስለቡ ሰዎች ናቸው። ሦስተኞቹ ደግሞ ሰዎች በጭካኔ የሰለቧቸው ናቸው።

በጭካኔ የመስለብ ድርጊትን የሚፈጽሙ ሰዎችም አፈጻጸጣቸው ለየቅል ነበር። አንዳንዶቹ የማረኳቸውን ወንዶች ብልት መስለብ እንደ ጀግንነት ምልክት አድርን የሚያምን ባሕል ያላቸው ስለሆኑ ድርጊቱን በስለት ይፈጽጣሉ። አንዳንዶቹ ደግሞ ባሪያዎቻቸው እንዳይወልዱ በማድረግ የዕድሜ ልክ ባሪያ አድርን ለማስቀረት ወይም በውድ ዋጋ የሚሸጥ ባሪያ ለማድረግም የሚጠቀሙበት ስልት ነበር። ይህንን ለማድረግ ወይ በስለት ቆርመ በመጣል አለዚያም በዕድሜ ሕፃን የሆኑትን ባሪያዎች ያለ ስለት የዘር ፍሬያቸው በመድኃኒት ወይም ለረዥም ጊዜ በእጅ በማሟሟት እንዲሟሽሽ በማድረግ የሚሰልቧቸው ናቸው።

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> የታሪክ ጸሐፊው ሄሮዶተስ በ440 BC በጻፊው መጽሐፍ ምርኮኛ የሆኑ ሁሉ ይሰለቡ እንደነበረ ጽፎክል:: /The Histories Herodotus, Trans. George Rawlinson pp. 54,177, 197, 218/

ጃንደረቦች በተለይ በቤተ መንግሥት አካባቢ እጅግ ተፈላጊ አገል ጋዮች ናቸው፡፡ ብዙ ሚስቶችን በማግባትና ብዙ ዕቁባቶችን በማስቀመጥ የዝሙት ባሕል የነበራቸው ጥንታዊያን ነገሥታት ለሚስቶቻቸው በአገል ጋይነት የሚመድቡት ስልብ ጃንደረባን ነበር፡፡ ይህንን የሚያደርጉት በአካሉ ጉድለት ምክንያት ከሚስቶቻቸው ጋር ሊወስልት የማይችል በመሆኑ ታማኝ ስለሚሆን ነው፡፡ የጃንደረባው ተጨማሪ ሥራም የንጉሥ ሚስቶች ከሌላ ሰው ወልደው የንጉሥ አልጋ ወራሽ ያልሆነው እንዳይነግሥ ለመጠንቀቅ ነበር፡፡

‹‹የአስቴር ተራ በደረሰ ጊዜ የሴቶች ጠባቂው የንጉሥ ጃንደረባ ሄኔ ከሚስው በቀር ማንንም አልፈለንችም ነበር›› (አስቴ. ፪፥፲፭) ‹‹አስቴርም ያገለግላት ዘንድ ንጉሥ ያቆመውን አክራትዮስን ጠራች

፤ እርሱም ከጃንደረቦች አንዱ ነበረ›› (አስቴ. ፬፥፮) የሚሎት ጥቅሶች ይህንን እውነታ ያስረዳሉ፡፡

#### 

መጽሐፍ ቅዱስ 〈ጃፕደረባ〉 የሚለውን ቃል የተጠቀመበት ሴላው አገባብ ሹመኛ ፣ ባለ ሥልጣን የሚል ትርጉም ያለው ነው፡፡ 〈ጃፕ〉 እና 〈ደረባ〉 የሚሎት የአማርኛ ቃላት ለዚህ ትንታኔ የበለጠ የቀረቡ ናቸው:: (ጃ ዓ) የሚለው ቃል (ዓ ጉ ሥ) የሚል ትርጉም አለው:: ጃ ዓ: ሆይ (ንጉሥ ሆይ) ጃ ዓ: ሚ ጻ (የንጉሥ ሜዳ) ጃ ዓ:ተ ከል (ንጉሥ የተከሉት) ወዘተርፈ የሚሉት አገላለጾች ይህንን ያሳያሉ:: (ጀ ረ ባ) የሚለው ቃል ደግሞ አቻነትን የሚያሳይ ሲሆን (ባልደረባ) ቢል (በሥራ ተባባሪ ደባል) ማለት እንደሆነ ጃንደረባም የንጉሥ ቀራቢ ሹመኛ ባለ ሥልጣን መሆኑን የሚያስረዳ ቃል ነው::

ዮሴፍ በወንድሞቹ እጅ ወደ ግብፅ በተሸጠ ጊዜ በባርነት የቆየበት ቤት ባለቤት ጲጥፋራ ‹‹የፈርዖን ጃንደረባ የዘበኞቹም አለቃ›› ነበረ፡፡ (ዘፍ. ፴፱፥፩) በዚህ አገባብ አዛገና ጲጥፋራ ጃንደረባ የተባለው እንደ ባለ ሥልጣን ሆኖ እንጂ ከላይ ያየነው አካላዊ ጉድለት ቢኖርበት ኖሮ ትዳር መሥርቶ ሚስት አግብቶ መኖሩ ትርጉም አይስጥም ነበር፡፡ 5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ንቡሪ ዕድ ኤርምያስ ከበደ መልደ ኢየሱስ ፣ ቃለ ዐዋድ ፲፮ ፤ ፳፻፬ ዓ.ም. ፤ በሌላ በኩል ጃን ማለት ዝሆን እንደሆነ እና ዐፄ ውርፀ ድንባል ፈላሾች ዝሆን ለማባረር (ጃንሆይ ጃንሆይ) ሲሉ ሰምተው በዚህ ስም ጥሩኝ እንዳሉ የሚገልጽ ታሪክም አለ፡፡ (ተክለ ጻድቅ መኩሪያ የኢትዮጵያ ታሪክ ከዐፄ ልብን ድንባል እስከ ቴዎድሮስ ንጽ 219)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> የጲተፋራ ጃንደረባነት የስልብነት ከሆነ የጲተፋራ ሚስት በዮሴፍ ላይ ያሳየችው ዝንባሌ ምክንያታዊ በሆነ ነበር፡፡ ሆኖም በታሪኩ ላይ የተጻፈው ምክንያት የዮሴፍ ውበት ብቻ ሲሆን ‹ክእኔ ጋር ተኛ› ከማለትዋ ውጪ ሌላ ያቀረበችው ምክንያት አልነበረም፡፡

በትንቢተ ዳንኤል ላይ ሥለስቱ ደቂቅንና ዳንኤልን በናቡከደነዖር ቤተ መንግሥት ጥሬ ቆርጥመው እንዲያድሩ የፈተነና የፈቀደላቸው የጃንደረቦች አለቃም እንዲሁ ባለ ሥልጣን ለመሆኑ እንጂ አካላዊ ጉድለት እንዳለበት የሚያሳይ ምንም ማስረጃ የለም:: (ዳን. ፩፥፯) በተመሳሳይም ነቢዩ ኤርምያስ በጉድጓድ በተጣለ ጊዜ ሳይሞት ያስወጣው የብሎይ ኪዳኑ ኢትዮጵያዊ ጃንደረባ አቤሜሌክም ተሰሚነት ያለው የንጉሥ የቅርብ ባለሟል ከመሆኑ ባሻገር ከላይ የጠቀስናቸው አይነት የዐቃቤ አንስትነት ሥራ የሚሠሩ ስልብ ጃንደረቦች ዓይነት ድርሻ አልነበረውም:: (ኤር. ፴፰፥፯)

በዚህ መሠረት ጃንደረቦች በቤተ መንግሥት ከፍተኛ ሥልጣን ያላቸው ፤ በንጉሥ ዘበኞች ላይ በአለቅነት የተሾሙ ፤ የንጉሥ የቅርብ አማካሪዎችና በንንዘቡ ላይ የጣዘዝ ሥልጣን ያላቸው ሹማምንትም ሊጠሩበት የሚችሎት ስያሜ ነው።

#### <u> ፯ጓደረባ በወጓጌ</u>ክ

ጌታችን መድኃኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ ስለ ጋብቻ ሕግና ፍቺ ምን ያክል ክፉ ሥራ እንደሆነ አስተምሮ ነበር፡፡ በዚህ ጊዜ ደቀ መዛሙርቱ የነገሩን ተብቅነት ተመልክተው ‹‹የባልና ሚስት ሥርዓት እንዲህ ከሆነ መጋባት አይጠቅምም›› አሎት፡፡ ‹‹እርሱ ግን ፡- ይህ ነገር ለተመጣቸው ነው እንጂ ለሁሉም አይደለም ፤ በእናት ማኅፀን ጃንደረቦች ሆነው የተወለዱ አሉ ፤ ሰውም የሰለባቸው ጃንደረቦች አሉ ፤ ስለ መንግሥተ ሰማያትም ራሳቸውን የሰለቡ ጃንደረቦች አሉ፡፡ ሊቀበለው የሚችል ይቀበለው›› አላቸው፡፡ (ማቴ. ፲፱፻፲፱)

በቤተ ክርስቲያናችን አበው ትርጓሜ ጌታችን ስለ ሦስት ዓይነት ጃንደረባነት ያስተማረው ትምህርት ከላይ ያየናቸውን ዓይነት የሥጋዊ አካል ጉድለትን የሚመለከት አይደለም፡፡ ምክንያቱም ጌታችን ጉዳዩን ያነሣው ሐዋርያት ‹‹መጋባት አይጠቅምም›› ባሎት ጊዜ በመሆኑና ነገሩን ሲጀምረውም ‹‹ይህ ለተሠጣቸው ነው እንጂ ለሁሎም አይደለም›› ብሎ መናገሩ ነው፡፡

(ለተወጣቸው ነው) የሚለው ቃል ስለ አካል ጉድለት ቢሆን ኖሮ ሰው በጭካኔ የስለባቸው ሰዎች እንዴት (ተወጥቷቸው ነው)) ሊባል ይችላል? ለመንግሥተ ሰማያት ብለው የሚለውስ እንዴት ሰው ራሱን ስለሰለበ መንግሥተ ሰማያትን ማግኘት ይችላል? መንግሥተ ሰማያትስ አካል በማጉደል ልትገኝ ትችላለችን? የሚል ጥያቄ ባስነሣ ነበር። ጌታችን የተናገረው ግን ስለ ሥጋ ጃንደረብነት ሳይሆን ስለ መንፈሳዊው ጃንደረብነት ስለ ድንግልና ሕይወት ነበር።

ትርጓሜ ወንጌል ዘግእዝ ይህንን ሲተረጉም ‹‹ሕፅዋጓ፡
አምክርሠ፡ አሞሆው፡ አሉ፡ አሆውንቱ፡ አለ፡ አንጽሐሙ፡
አግዚአብሔር፡ አምርስሐተ፡ ዓለም፡ አምክርሠ፡ አማትሆሙ፡
በከመ፡ ይቤሱ፡ ለኤርምያስ፡ አምክርሠ፡ አምክ፡ ቀደስኩክ፡
ወአንጽሐሙ፡ አምሥሉ፡ ዘይትቃወሞ፡ ለሥጋ›› እንዲል
‹‹ከአናታቸው ማጎፅን ጃንደረቦች ያላቸው አግዚአብሔር
ከአናቶቻቸው ማጎፅን ጀምሮ ከዚህ ዓለም መተዳደፍ ያነጻቸው
ናቸው፡፡ ለኤርምያስ ከአናትህ ሆድ ጀምሮ ቀደስሁህ እንዳለው
ሥጋን ከሚቃወመው ነገር ሁሉ አንጽቷቸዋል››

እንደ ነቢዩ ኤርምያስ ‹‹ከሆድ ሳልሥራህ ቀድሼሃስሁ››
የተባሉ ፣ በቀጥታ በአምላካዊ መገለጥ ፣ በራአይ ፣ በሕልም ወዘተ
ወደ ድንግልና ሕይወት የገቡ እጅግ ጥቂት ቅዱሳን አሉ፡፡ መጥምቁ
ዮሐንስም ገና በእናቱ ማኅፀን ሳለ ምናኔው የተነገረለት ለደንግልና
ሕይወት መንፈሳዊ ጃንደረባ ሆኖ የተወለደ ነበር፡፡ (ሉቃ. ፩፥፲፩)
ይህ ዓይነት ከልጅነት አንሥቶ ወደ ድንግልና ሕይወት የመጠራት
ዕድል የገጠማቸው ቅዱሳን ታሪክ በሰፊው በየንድላቱ የተጻፈ ሲሆን
ይህ ግን ‹የከስንት አንዴ› (exceptional) የሆነ እንጂ የመነኑ ሰዎች
ሁሉ ታሪክ አይደለም፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ግእዝ በግእዝ ትርጓሜ ብራና ዘመርሙስ ማርያም

ሁለተኛው ደግሞ ሰው የስለባቸው የተባሎት ጃንደረቦች ናቸው፡፡ (መስለብ ስለ ሥጋዊ አካል ካልሆነ ስለ ምንድር ነው?) ቢባል ኤልያስ ያስተማረው ትምህርት ኤልሳሪን ሀብቱን ትቶ እንዲከተል እንዳደረገው (፩ነገሥ.፲፱፥፲፱) ጌታ ያስተማረው ትምህርት እነዮሐንስን ሁሉን ትተው እንዲከተሉት እንዳደረጋቸው (ማቴ.፬፥፳) በመንፈሳዊ ትምህርት ተመሥጠው ፤ እንደ ቅዱስ እንጦንስ ወንጌል (ማቴ.፲፱፥፳፩) ሲነበብ ሰምተው የመነኑ በሰዎች መንፈሳዊ ተግሣጽ የተሰለቡ ጃንደረቦች ብዙዎች ናቸው፡፡፣ እነዚህ ጃንደረቦች የተሰለቡትም በሰይፍ ሳይሆን ‹‹ሁለት አፍ ካለው ሰይፍ ይልቅ በተሳለው ነፍስንና መንፈስን ጅማትንና ቅልተምን እስኪላይ ድረስ

‹‹ወበ፡ አለሐፀውዎሙ፡ ለብአ፡ ዘይቤ፡ አበው፡
መፕፌሳውያፕ፡ ሉበ፡ ይጌሥፅዎሙ፡ ለመዣይምናፕ፡
በትምህርተ፡መጻሕፍት፡አስመ፡ፍቅረ፡አግዚአብሔር፡ይበውእ፡
ውስተ፡ ልቦሙ፡ ለመዣይምናፕ፡ ወይመትር፡ አምአልባቢሆሙ፡
ከዊኖ፡መጥባሕት፡ ሥሉ፡ ፍትወተ፡ ሥጋ፡ አኩየ፡ ዘይወስድ፡ ጎበ፡
ዓለም፡ መስሐ ቲት፡፡፡ ወይሚፕኖሙ፡ ሥሉ፡ ግብር፡ ጎድግለ፡
ከመ፡ ኢይዘምዉ፡ ባሕቲቱ፡ አስክ፡ አሐተኒ፡ ብአሊት፡ ዘሕግ፡

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Life of St.Anthony by St. Athanasius. p. 9, Coptic synaxarium p. 193, month of tubah, Sinksar Jan. 22, geez. p. 431, Mahbere Hawaryat.

የኃድጉ፡ አለመ፡ ፍቅረ፡ ክርስቶለለ፡ ጎበ፡ ውዑይኒ፡ ማይ፡ ውእቱ፡ ዘያጠፍእ፡ ወበጎበ፡ ቁሪርኒ፡ ልብ፡ አላት፡ ውእቱ፡ ዘያውአየ›

(‹ሰው የስለባቸው ጃንደረቦች አሉ ያላቸው ሰው የተባሉት ምእመናንን በ[ቅዱሳት] መጻሕፍት ትምህርት የሚገሥጹአቸው መንፈሳውያን አባቶች ናቸው፡፡ የእግዚአብሔር ፍቅር ወደ ምእመናን ልባቸው ገብቶ ወደ አሳችዋ ዓለም የሚወስደውን የሥጋክፉ ምኞት ሰይፍ ሆኖ ይቆርጠዋል፡፡ ሁሉንም ሥራ እንዲንቁ ያደርጋቸዋል፡፡ በሙትን እንዳያደርጉ ብቻ አይደለም፡፡ በሕግ የሆነችውን አንዲት ሴት እንኳን አንዲተዉ ያደርጋቸዋል፡፡ የክርስቶስ ፍቅር እንደ አሳት የንደደውን [ፍትወት] የሚያጠፉ ውኃ ነው ፤ [ለበን ሥራ] የቀዘቀዘውን ልብ ደግሞ የሚያሞቀው እሳት ነው››

ሦስተኛው የጃንደረባ ዓይነት ስለ መንግሥተ ሰማያት ብለው ራሳቸውን የሰለቡ ጃንደረቦች ናቸው፡፡፡ እነዚህ ደግሞ ከማሕፀን ሳይመረጡ ፤ ሌላ የሚገፋፋቸው ሰው ሳይኖር በራሳቸው ልብ ተነግሥተው ከዓለም የራቁ ፤ መስቀሱን የተሸከሙ ፤ እያሉ እንደሌሉ ለመሆንና ነፍስን ከምታጠፋው ከዚህ ዓለም ሥራ ርቀው ለክርስቶስ ለመኖር የወሰኑ መናንያን ናቸው፡፡ ‹‹ወሳጽዋንስ፡ አለ፡

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ትርጓሚ ወንጊል ግእዝ ዘመርጡለ ማርያም ፤ ወንጊል ዘማቴዎስ

ሐፀዉ፡ ርአሶሙ፡ በአንተ፡ መንግሥተ፡ ለማያት፡ አለ፡ ርሑ ቃን፡ አምዓለም፡ ወጾሩ፡ መስቀሉ፡ ወአርሐቁ፡ ሕሊናሆሙ፡ አምግብረ፡ ዝንቱ፡ ዓለም፡ አንተ፡ ተሐ ኊል፡ ነፍላተ፡ አዓለ፡ አመ፡ ሕያው›› እንዲል (ትርጓሜ ወንኔል ግእዝ ዘጒንዳጒንዲ)

ጌታችን ይህንን የድንግልና ሕይወት በሰፊው ካስተማረ በኋላ 
‹‹ሊቀበለው የሚችል ይቀበለው›› ብሎ ነበር፡፡ ይህን ማለቱ 
‹‹ያለሴት በንጽሕና ይኖር ዘንድ የሚችል ቢኖር ይቀበለው›› ሲል 
ነበር፡፡ ይህም ‹‹እያንዳንዱ ከእግዚአብሔር ለራሱ የጹጋ ሥጦታ 
አለው አንዱ እንደዚህ ሁለተኛው እንደዚያ›› ብሎ ቅዱስ ጳውሎስ 
የተናገረው ነው፡፡ (፩ቆሮ ፯፥፯) ‹‹ወዘለ፡ ይክል፡ ኧዊረ፡ ለይጹር፡ 
ዘእመለ፡ ከሀለ፡ ተዓግሦ፡ ይኻበር፡ በኻኡሕ፡ ዘእኻበለ፡ ብእሲት፡ 
በከመ፡ ይቤ፡ ጳውሉ-ል››

ጌታችን ይህንን በድንግልና የመኖር ሕይወት እንዳስተጣረ ሰዎች ‹‹አጁን እንዲሞንባቸውና እንዲጸልይባቸው ሕፃናትን ወደ ክርስቶስ አመጡለት›› በድንግልና ስለመኖር በሚያስተምርበት ቅጽበት ሕፃናትን ወደ እርሱ ማምጣታቸው ከጉዳዩ ጋር የሚቃረን የሚመስል ድርጊት ነበር፡፡ የጃንደረብነትን ሥጦታ ‹ለተሠጣቸው ነው› ብሎ ሲናገር የጋብቻ ሥጦታ የሆኑትን ልጆች በማቅረብ ድምፅ አልባ ጥያቄ አቀረቡ፡፡ ደቀመዛሙርቱ ይህንን ያረጉትን ሰዎች

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ትርጓሜ ወንጌል ዘግእዝ ዘሐይቅ እስጢፋኖስ ፣ ወንጌል ዘማቴዎስ

ገሥጹአቸው፡፡ ይህም ‹‹አንደኛ ሕፃናት ረባሾች ናቸውና በጨዋታቸው ምክንያት ትምህርቱን እንዳያጠፉ ነው፡፡ ሁለተኛው ማን በክርስቶስ ዘንድ ብዙ ደናማላንና መናንያን አሉና ሕፃናትን ባዩ ጊዜ ልባቸው እንዳይጠራጠር ለማድረግ ሐዋርያት ከለከሏቸው›› (መዘከልአዎሙስ፡ ሐዋርያት፡ ከመ፡ ኢይባኡ፡ ጎበ፡ አግዚአ፡ በአንተ፡ ክልኤ፡ ግብር፡ ፩ለ፡ ከመ፡ ኢይጥኡኡ፡ ትምህርተ፡ በተላህዮቶሙ፡አስመ፡ሕፃናት፡ህውካፕ፡አưውንቱ፡፡መካልዑኒ፡ አስመ፡ ሀለዉ፡ በጎበ፡ ኢየሉስ፡ ክርስቶስ፡ ደናግል፡ ብዙኃፕ፡ መመናንያፕ፡፡፡ ሶበ፡ ርአይዎሙ፡ ለሕፃናት፡ ከመ፡ ኢይናፍቅ፡ አልባቢሆሙ፡መበአንተዝ፡ከልዎሙ )¹0

ይህም እንደ ሥርዓት ሆኖ በፈቃዳቸው የጃንደረባነትን ሕይወት በሚኖሩ መነኮሳትና ገዳማዊያን ዘንድ ሕፃናት እንዳይቆዩ ይከለከላል፡፡ በቤተ ክርስቲያን ታሪክም ሕፃኑ ዘካርያስ በመባል የሚታወቀው ጻድቅ አባቱን ተከትሎ ወደ ገዳም በሔደ ጊዜ ‹‹እንዲህ ያለ ያማረ ሕፃን በንዳም አናቆይም›› በማለታቸው ወደ በረሃ ሔዶ ፊቱን በንፍር ውኃ እንዳበላሸና ‹‹ይህ ውበቴ ከዚህ የመነኮሳት ማኅበር ከለየኝ ከእግዚአብሔር መንግሥትም ሊለየኝ ይችላል›› እንዳለ፡፡ መነኮሳቱም ‹‹ትላንት እንደ ሰው መጣህ ዛሬ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ትርጓሚ ወንጌል ግእዝ በግእዝ ዘመርሙለ ማርያም

*ግን* እንደ እግዚአብሔር መልአክ መጣህ›› ብለው እንደመለሱለት በዜና አበው ተጽፎአል፡*፡* <sup>11</sup>

## ራሳ<del>ቸ</del>ውን የሰከቡ ፬ንያረቦች

ጌታችን (ራሳቸውን የሰለቡ ጃንደረቦች አሉን ያለው ቃል መንፈሳዊ ትርጓሜው ከሳይ እንደተመለከትነው ነው:: ሆኖም ራስን መስለብ የሚለውን ቃል በቃል ተረድተው ራሳቸውን ለመስለብ የተነሥ ሰዎች በቤተ ክርስቲያን ታሪክ ተከስተው ነበር:: እነዚህ ወገኖች ከዚህ ጥቅስ በተጨማሪ (‹ዓይን ብታሰናክልህ አውጥተህ ከአንተ ጣላት›› (‹የሚያውኳችሁ ይቆረሙ›› የሚሎትን መጽሐፍ ቅዱሳዊ ጥቅሶችም ከዚህ ጋር አያይዘው ይጠቅሳሉ:: (ማቴ. ፲፰፥፱ ፤ 74. ፩፥፲፱)

በእንዚህ ስዎች የተሳሳተ አረዳድ ዓይን ብታሰናክልህ አውጥተህ ጣላት ካለ በዝሙት የሚሰናክል ሰው ደግሞ ብልቱን በመቁረጥ በዝሙት ከመሰናክል ራሱን ያድናል የሚል ነው፡፡፡
በዚህም እንደ ጫጣ ሰፊው ስምዖን ያሉ ሕይወትና ቅድስና እንጂ እውቀት ያልነበራቸው ቅዱሳንም አድርገውት አልፈዋል፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Coptic Synaxarium pp.50-51 ፣ ስንክሳር ጥቅምት 13 ዘማኅበረ ሐዋርያት አሥመራ 18 123-125

(የሚያውኳችሁ ይቆረጡ) የሚለውንም በዝሙት እንድንታወክ የሚያደርገንን አካል መቁረጥ ይገባናል የሚለውን ያስረዳልናል ብለው ወቅሰውታል፡፡

ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ ይህን መልአክት በተረንመበት ሥፍራ እንዲህ ሲል ይመልስላቸዋል ፡- ‹‹ሰዎች ምኞት በዓይን ይገባል ብለው ዓይናቸውን ሲያወጡ አይገባቸውም ፤ እንደ እውነቱ ከሆነ ሲወቀስ የሚገባው ዓይናችን ወይንም የትኛውም አካል አይደለም ፤ እንዲህ የምትል ከሆነ ስለ ክፉ ንግግርህ ምላስህን ፤ ስለ ስርቆትህ እጅህን ፤ ወደ ክፉ ስለመሔድህ እግርህን ለምን አትቆርተም? በአጭሩ ራስህን ልትገድል ነውን?›› በማለት ይሞግታል::12

ራስን መስለብ ሲነሣ ተደጋግሞ የሚነሣው ባለ አሳዛኝ ፍጻሜው የእስክንድርያው ትምህርት ቤት ቀደምት ሊቃውንት አንዱ የነበረው አሪንን ነው፡፡ አሪንን (አርጌንስ) በጉባኤ የተወንዘ ፡ ከህደቱ የታወቀ የተወፈረ መናፍቅ ቢሆንም የሕይወት ታሪኩ ግን በበንም ሆነ በክፉ ንጽታው እጅግ ማስተማሪያ ሊሆን የሚችል አሳዛኝ ታሪክ ነው፡፡ አሪንን የዕውቀት ማዕበል የቀስም ስረንላ ጥሎት

St. John Chrysostom Homily On the episte to Galatians, Philip Scaff, kindle Version

ባስተማራቸው የስኅተት ትምህርቶቹ መናፍቅ ተብሎ ከዘመናት በኋላ ከቤተ ክርስቲያን በውግዘት የተለየ ቢሆንም ይህ ሊቅ ለዘመን ሐዋርያት እጅግ የቀረበ በመሆኑ ፣ ከአይሁድ ረበናት ጋር እና ከግኖስቲኮች ጋር ለክርስትና ወግኖ ከፍተኛ የዕቅበተ እምነት ተጋድሎ ያደረገ ሰው ነበር::

እንዲሁም ከመጽሐፍ ቅዱስ ቀኖና አወሳሰን ጀምሮ እስከ ቤተ ክርስቲያናችን የትርጓሜ መጻሕፍት ድረስ በፍጹም ቸል ሊባል የማይችል መሠረታዊ አሻራውን ያሳረፈ በመሆኑ በእርሱ ዘመን በኋላ በተነሡ እንደ ቅዱስ ጎርጎርዮስ ገባሬ መንክራት ባሉ ቅዱሳን አባቶች የተመሰከረለት ፣ በኦርቶዶክስ ቤተ ክርስቲያን ትምህርተ መለኮት መጻሕፍትምና የምርምር ሥራዎች ፣ በምሥራቃውያንም ሆነ በምዕራባዊያን እንደ ቅዱስም ባይሆን እንደ ሊቅ መጠቀሱ የግድ

የቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጸሐፊው አውሳብዮስ እንደገለጸው ከልጅነቱ ጀምሮ አባቱ በተኛበት ደረቱን እስኪሳለመው ድረስ በቅዱሳት መጻሕፍት ዕውቀት የተሞላ ሆኖ ያደገ ነበር። 13 በወጣትነቱ በቤተ ክርስቲያን ወንጌልን በሚያስተምርበት ጊዜ እጅግ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Eusabius, Ecclecastical History, 6:2.2

ተወዳጅና ተደጣጭ የነበረ ሲሆን በትምህርቱም ብዙ ቅዱሳንን እና እስክ ሰጣዕትነት የደረሱ ብዙ አዳዲስ አጣንያንን አፍርቶ ነበር።

ወጣቱ መምህር በምእመናን ዘንድ በትምህርቱ እጅግ ከመወደዱ የተነሣ አቻዎቹ ከሚሆኑ አንዳንድ መምህራን ቅናትና ምቀኝነትን ፣ ከመናፍቃን ደግሞ ጥላቻን ያዘሉ ትችቶች ሲዘንቡበት ፣ ከአድናቂዎቹ ደግሞ ለፈተና የሚዳርግ አላስፈላጊ ሙገሳ ይወርድበት ጀመር። ራሱም ስለዚህ ጉዳይ በኋላ በትምህርቱ እንዲህ ብሎ ነበር።

‹‹መጥምቁ ዮሐንስን ሕዝብ ሁሉ ያደንቁትና ይወዱት ነበር፡ ፡ በእርግጥም መጥምቁ ዮሐንስ ሕይወቱ ከሰዎች እጅግ የተለየ ነበርና በሰዎች ሁሉ ሊመሰንን የሚገባው ነበረ፡፡ ሆኖም ‹አንተ ክርስቶስ ነህ ወይ?› ብለው ሲጠይቁት ፍቅራቸው ገደቡን አለፈ፡፡ ቅዱስ ጳውሎስም ‹‹ማንም ከሚያይ ከእኔም ከሚሰማ የምበልጥ አድርጎ እንዳይቆተረኝ› ብሎ እስከሚናገር ድረስ ከገደብ ያለፈን ፍቅር ፈርቶ ነበር፡፡ (፪ቆሮ.፲፪÷፯) እኔም በእኛ ቤተ ክርስቲያን እንዲህ ባለው የተ*ጋነነ ነገር* እየተሰ*ቃየሁ ነ*ው፡፡ ብዙዎች ከሚ*ገ*ባኝ በላይ ይወዱኛል ፣ ጽሑፎቼንና ትምህርቶቼን ያደንቃሉ፡፡ ሌሎች ደግሞ ስብከቶቼን ይተቻሉ ፣ የእኔ ያልሆኑ ያልተናገርኳቸውን ሃሳቦች የእኔ እንደሆኑ አድርገው ይናገራሉ፡፡ ከሚገባው በላይ የሚወዱንም ከሚገባው በላይ የሚጠሉንም ሁለቱም የእውነትን ሕግ አልጠበቁም። ምክንያቱም አንዳንዶች በተጋነነ ፍቅር ላይ ሲሆኑ አንዳንዶች ደግሞ በተጋነነ ተላቻ ላይ ናቸው። ስለዚህ ለፍቅራችን ገደብ ልናበጅለትና ወዳሻው እንዳይወስደን ልናደርገው ይገባል። መጽሐፍ (እጅግ ጻድቅ አትሁን እጅግም ጠቢብ አትሁን እንዳትጠፋ ይላልና (መክ. ፯፥፲፯)››<sup>14</sup>

(ውዳሴ: ክፕቱ: ይትለአካ: ለዝሙትን (ከንቱ ውዳሴ ለዝሙት ይላሳክላታል) እንዲሉ አበው ይህ ከንቱ ውዳሴም ከውስጥም ሆነ ከውጪ የዝሙት ሃሳብ ፈተናን አስከተለ። በትምህርቱ ወቅት ቆነጃጂትም በጉባኤው ይታደሙ ነበር። 15 በዚህም ምክንያት ወጣቱን ሰባኪ የዝሙት ፈተና ያስቸግረው ነበር። አንዳንድ ጸሐፍትም እንዳሉትም ባሎች በሚስቶቻቸው እንደይጠረጥሩት ይሰጋም ነበር። 1ና በዐሥራ ስምንት ዓመቱ በእስክንድርያ ትምህርት ቤት መምህርነት የተቀመጠው ይህ ወጣት በንጽሕና ሕይወት ለመኖር የረሻናም ጊዜ ዕቅድ ስለነበረው በአጭሩ ከመንገድ ተቀጭቶ እንዳይቀር ስጋት አደረበት።

ስለዚህ መፍትሔ ያደረገው ‹ራሳቸውን የሰለቡ ጃንደረቦች› የሚለውን ቃል ነበር፡፡ አሪገን በኋላ የተምሳሌታዊ ትርጓሜ ልዑል

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Origen of Alexandria, In Joshua, Homily 9.3

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> The School of Alexandria, Origen, Fr. Tadros Y.Malaty, page 22

(The prince of allegorical interpretation) ተብሎ የተጠራ ሊቅ መሆን የቻለ ቢሆንም በልጅነት አእምሮው ግን ይሀንን ተቅስ በነጠላው ተርጉሞ ራሱን ስለበ። አሪገን ራሱን የሰለበው በአንዳንድ ምዕራባዊያን ሥዓሊዎች የእስክንድርያን ትምህርት ቤት ለማዋረድ በሚመስል መንገድ እንደሚሣለው በስለት ሳይሆን በነበረው የዕፅዋት ዕውቀት ተጠቅሞ በመድኃኒት ኃይለ ፍትወቱን አድክሟል የሚሉም አሉ። ፡ 16

ይህንን ድርጊት ከፈጸመ በኋላ በሒደት በድርጊቱ የተጸጸተ ሲሆን በወቅቱ በምሥጢር ለፓትርያርክ ድሜፕሮስ (189-231) ብቻ ነግሮ ይቅርታን አግኝቶ ነበር፡፡ (በኋላ አጋልጦታል) በዕውቀትና በዕድሜ ከበሰለ በኋላ የማቴዎስ ወንጌልን ሲተረጉም (ስለ መንግሥተ ሰማያት ራሳቸውን የሰለቡ ጃንደረባዎች አሉ› የሚለውን ቃል በተረጎመበት ሥፍራ :-

‹‹ፌደል ይገድላል መንፈስ ግን ሕይወትን ይሠጣል የሚለውን ቃል ልንጠቅስባቸው የሚገቡ የብሎይ ኪዳን ብቻ ሳይሆኑ የሐዷስ ኪዳንም ቃላት አሉ፡፡ በተለይም ለዚህ ቃል ‹ፌደል ይገድላል›
የሚለው የሚሠራ ይመስለኛል›› ብሏል፡፡

Origen, The Early Church Fathers, Joseph W.Trigg,page 14 The Deans of The School of Alexandria, Origen, Fr.Tadros Y.Malaty, Epiphanious Heresi 64:

አክሎም ይህንን አለ ፡- ‹‹እውነተኛ ንጽሕና በሰውነት አካል ላይ ጉዳት ማድረስ አይደለም ፤ ስለ እግዚአብሔር መንግሥት ሲሉ ስሜትን መግደል ነው እንጂ›› <sup>17</sup>

ከዚህ በኋላ ግን ቅድስት ቤተ ክርስቲያን በኒቅያ ጉባኤ ባደረገችው ጽድቀ ሃይማኖት የመጀመሪያ አንቀጽ ላይ ራስን መስለብን በጽኑ አውግዛለች፡፡ ‹‹በሕመም ምክንያት የተሰለበ ካህን ቢኖር በክህነቱ ይቀጥላል፡፡ ያልተካነም ቢሆን ይካናል፡፡ ራሱን የሰለበ ሰው ግን ካህን ቢሆን ከክህነቱ ይሻር ፤ ምእመንም ቢሆን አይካን›› ‹‹በሰው እጅ ጃንደረባ የሆነ ወይንም በመከራ ወቅት በደረሰበት ጥቃት የተነሣ የተሰለበ ሰው ወይንም በተፈጥሮ ጃንደረባ ሆኖ የተወለደ ሰው ብቁ ሆኖ እስከተንን ድረስ እስከ ጵጵስና ድረስ ይሾም›› የሚሉ ውሳኔዎች ተወስነዋል፡፡

### <u>ኪትዮጵያዊው ጀንደረባስ?</u>

እነዚህን ሁሉ የጃንደረባ ትርጉሞች ስንመለከት መቼም የሕንደኪ መልእክተኛ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ምን ዓይነት ጃንደረባ ይሆን ማለታችን አይቀሬ ነው፡፡ በእርግጥ ይህ ሰው ጃንደረባ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Origen of Alexandria., On Matthew vol.15.1

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> First canon of the Council of Nicea, cf Vol. I, pp. 529-532/ Apostolic canons xxiii/

የተባለው በስልብነት ነው? በምናኔ ነው? ወይንስ በባለ ሥልጣንነት?
የሚለውን መጠየቅ ያስፈልጋል፡፡ በስልብነት ነው ለማለት
የሚያስችል ምንም ዓይነት ማስረጃ የለም፡፡ ብዙ ምዕራባውያን
ጸሐፊዎች የዚህ ጃንደረባ ታሪክ ዘመን ለሚያመጣቸው ጾታ ነክ
ጥያቄዎችን ለመመለስ መነሻ ለማድረግ የሚጎትቱት ሲሆን ከቅርብ
ዓመታት ወዲህ ደግሞ ቤተ ክርስቲያን ከወንድና ሴት ጾታ በተለየ
ያሉትን ወይም መሆን የፈለጉትንም ሌሎችንም ያለ ቅድመ ሁኔታ
መቀበል አለባት ለማለትም የጃንደረባውን የጥምቀት ታሪክ
እንደማስረጃ ሊጠቀሙት ይምክራሉ፡፡ 19

ቤተ ክርስቲያን (ከሁሉም ዓይነት የስበሰበች መረብ)
እንደመሆንዋ በንስሓና ፈጣሪውን በመፈለግ በሕገ እግዚአብሔር
ለመኖር ወስኖ አስከመጣ ድረስ የማትቀበለው ሰው የለም፡፡ (ማቴ.
፲፫፥፵፯) (ወደ እኔ የሚመጣውን ከቶ ከኔ አላወጣውም) ያለው
ክርስቶስም እጆቹ ለሁሉ የተዘረጉ ናቸው፡፡ (ዮሐ. ፯፥፴፯) ሰዶምና
ገሞራን እንኳን ባነሣበት ሥፍራ ከመራር ቃል ይልቅ (በእናንተ
የተደረገው ተአምራት በሰዶም ተደርጎ ቢሆን እስከ ዛሬ በኖሩ ነበር›
ብሎ መመስሳቸውን መሻቱን የሚያሳይ ቃል ተናግሯል፡፡ (ማቴ. ፲፥

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Queering the Ethiopian Eunuch, Strategies of Ambiguity in Acts, Sean D. Burke, Fortress Press, Minneapolies page 3-20

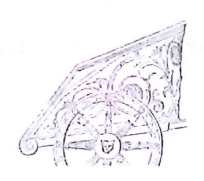
፳፫) ከዚህ አልፎ ግን የእግዚአብሔር ፍቅር ኃጢአተኛውን እንጂ ኃጢአቱን በመውደድ አይገለጽም፡፡ ያልሆነውን ታሪክም ለሚፈልጉት አጀንዳ ጠምዝዞ ያለማስረጃ ሆነ ብሎ መተረክም ደግሞ ተገቢ አይደለም፡፡

ኢትዮጵያዊን ጃንደረባ (ጃንደረብነቱ የስልብነት ነው)
እንዳንል የሚከለክለን ትልቅ እውነታ ወደ ኢየሩሳሌም ሊሰማድ
መሔዱ ነው። እንደሚታወቀው አንድ ሰው የአይሁድ እምነት
ተከታይ ለመሆን ቢፈልግ የመጀመሪያው መሥፈርቱ ግዝረትን
መሬጸም ነው። ጃንደረቦች ደግሞ ግዝረት ለመፈጸም የሚያስችል
ሁኔታ የላቸውም። እንዲሁም በሕን አሪት ‹‹ብልቱ የተቆረጠ ወደ
እግዚአብሔር ጉባኤ አይግባ›› የሚል ጠንካራ ሕግ ነበረ። (ዘዳ.
፳፫፥፩) በእዚህ መሠረት ይህ ሰው ‹ጃንደረባንቱ› የአካል ስልብነት
ከሆነ ወደ ኢየሩሳሌም ንብቶ ለመስንድ ባልቻለ ነበር።

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ስልብ ሆኖ ቢሆን ኖሮ ግን ያነብ የነበረው የኢሳይያስ መጽሐፍ መሆኑ (ጥሩ መጽሐፍ መረጠን ያሰኛል:: ምክንያቱም ከብሎይ ኪዳን መጻሕፍት ለጃንደረቦች ተስፋ ሠጪ ቃል የሚገኝበት ብቸኛ መጽሐፍ ትንቢተ ኢሳይያስ ነበር:: (‹ጃንደረባም እነሆ እኔ ደረቅ ዛፍ ነኝ አይበል ፤ እግዚአብሔርም ቃልኪዳኔን ስለሚጠብቁ ጃንደረቦች እንዲህ ይላል በቤቴና በቅጥሬ ከወንዶችና ከሴቶች ልጆች ይልቅ የማይጠፋ የዘሳለም ስምን እውጣቸዋለሁ›› (ኢሳ. ፶፮፥፫–፬)

ብዙዎቹን ሊቃውንት የሚያስማማው የኢትዮጵያዊው ጃንደረባ (ጃንደረብነት) ግን (ባለ ሥልጣን) የሚለው ትርጉም ነው:

፡ (‹ሕንደኬ የተባለች የኢትዮጵያ ንግሥት አዛዥና ጃንደረባ የነበረ
በንንዘብዋ ሁሉ የሠለጠነ አንድ የኢትዮጵያ ሰው›› የሚለው አንላለጽ
(ጃንደረባን) እንደ ሰውዬው ሹመት እንጂ እንደ ሰውዬው ማንነት
አላስቀመጠውም፡፡ ስለዚህ ይህ ሰው በሕንደኬ ሀብት ላይ የተሾመ



# የምድረ:በዳው:አግባቢ

#### ክርስዛና ወደ ኪዛዮጵያ መቼ ገባ?

ክርስትና ወደ ኢትዮጵያ መቼ 1ባ? በሚለው ርእስ ላይ በታሪክና በሃይማኖት ሊቃውንት የሚሥነዘሩ ሦስት ዓይነት የሃሳብ ወገኖች አሉ፡፡ አንደኛው ወገን ክርስትና ወደ ኢትዮጵያ ገና በአንደኛው ክፍለ ዘመን በጃንደረባውና እንደርሱ ባሉ የኢየሩሳሌም ተሳላሚ ኢትዮጵያውያን ቤተ አይሁድ በኩል ገብቷል የሚል ነው፡፡ ሁለተኛው ወገን በሐዋርያው ማቴዎስ ስብከት ክርስትና ወደ ኢትዮጵያ ገብቷል የሚል ነው፡፡ ሦስተኛው ወገን ደግሞ በአራተኛው ክፍለ ዘመን በፍሬምናጦስ በኩል ገብቷል ባይ ነው፡፡ ሦስቱንም አመለካከቶች ለየብቻ እንመልከታቸው፡፡

በመጀመሪያው ክፍለ ዘመን ወደ ኢትዮጵያ ገባ የሚለው አሳብ በሁለት መልኩ ነው፡፡ አንደኛው ኢትዮጵያ ከክርስቶስ ልደት በፊት የአይሁድ እምነት በመቀበሏ ምክንያት ከኢየሩሳሌም ጋር ከነበራት ቅርበት ጋር ይያያዛል፡፡ በበዓለ ሃምሳ ሐዋርያት

መንፈስ ቅዱስን ተቀብለው በብዙ ቋንቋ ሲናንሩ ለበዓሉ የሔዱ አ.ትዮጵያውያን አይሁድንም በ**ግ**እዝ **ጳን**ጳ ስብከዋቸው ወን<sub>ኔልን</sub> ተቀብለዋል የሚል ነው፡፡ ይህንን ሃሳብ ከቀደምት አበው ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ የተናገረው ሲሆን ከታሪክ ምሁራንም ፕሮፌሰር ኤፍሬም ይስሐቅና ፕሮፌሰር *ሥርግ*ው ሐብለ *ሥ*ላሴም አድርገው ጽፈውበታል::<sup>20</sup>

ሁስተኛው ወገን ደግሞ ‹ሐዋርያው ማቴዎስ በኢትዮጵያ አስተምሮ ሰማሪት ሆኖ አርፏል ፤ ክርስትናም ወደ ኢትዮጵያ የገባው በቅዱስ ማቴዎስ ሐዋርያነት ነውን የሚል ነው:: ቅዱስ ማቴዎስ በኢትዮጵያ አስተምሯል የሚለውን ሃሳብ የጻፈው ጥንታዊው የታሪክ ጸሐፊ ሩፊኖስ እና ሶቅራጥስ ናቸው: : <sup>21</sup> የኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን ስንክሳር ግን ሐዋርያውን በሚዘክርበት የተቅምት ዐሥራ ሁለት ምንባብ ይህንን ጉዳይ አላነሣም፡፡ አንዳንድ የሀገር ውስጥ መዛግብት

St. Jhon Chrysostom, Homily on Epiphany, / Ephraim Isaac, The Ethiopian Orthodox Church, The Red Sea Press, Institute of Semetic Studies, Princeton page 17,/ Sergew Hable Selassie, Ancient and Medival Ethiopian History to 1270, p 97

<sup>21</sup> Rufinus, Historica Ecclesiastica, Vol. xxi, col 479 : Socrates Scolasticus – Historia ecclesiastica p. 57 / ሩፌኖስ ታሪኩን የጻፈው ከፍሬምናጦስ ወንድም ከኤዴስዮስ ቢሆንም (ታሪኩን የጻፈበት ጊዜ በእርጅናው ዘመን በመሆኑ ዘንግቶ ይሆናል ይባላል) የታሪኩን መቼት ኢትዮጵያ በማለት ፈንታ ሕንድ ብሎ ጽፎታል፡፡

*ግን ቅዱስ ጣቴዎ*ስ በትግራይ አድዋ አውራጃ ናዕኤር በተባለ ሥፍራ እንዳስተማረ ይገልጻሉ፡ : <sup>22</sup>

ይሁንና ቅዱስ ማቴዎስ ‹አስተምሯል› ከሚለው ሃሳብ በቀር በኢትዮጵያ ሰማዕት ሆኖ ሞተ የሚለውን ሃሳብ ቤተ ክርስቲያኒቱ አጥብቃ ትቃወመዋለች፡፡ በንድለ ሐዋርያት የተጻፈው ቅዱስ ማቴዎስ በግሪክ አጵሎን የተባለ ጣዖት በሚመለክበት ሥፍራ በሰማዕትነት መሞቱን ነው፡፡

ቅዱስ አባ ጊዮርጊስ ዘጋስሜም ‹‹ሀገራችን ኢትዮጵያ ግን
እንዲሀ አይደለም የሐዋርያት አግር በእርሷ ላይ አልተመላለሰም
የጌታም ተአምራት በውስጧ አልተደረገም በዜና አመነችው
በድምፅም ተቀበለችው እንጂ›› ‹‹ወሀገርነስ፡ ኢትዮጵያ፡ አኮ፡
ከማሁ፡ ኢያንሶስዋ፡ አግረ፡ ሐዋርያት፡ ዲቤԿ፡ ወኢተገብረ፡
መንክራተ፡አግዚአ፡በውስቴታ፡አላ፡አምነቶ፡በዜና፡ወትወክፌቶ፡
በድምፅ›› በማለት የማቴዎስን መምጣት የማያሳይ ሐተታ ጽፎአል፡
፡ (መጽሐፌ፡ምሥጢር፡፭÷፬)

እንደ አለቃ አያሌውና መልአከ ብርሃን አድማሱ ጀምበሬ የመሳሰሉ የኋላ ሲቃውንትም ‹‹ኢትዮጵያ ራስዋ እጆችዋን ወደ እግዚአብሔር ዘርግታ ተቀበለችው እንጂ ተከራክሮ ያሳመናት የውጪ

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ቤተ ክርስቲያንህን ዕወቅ ገጽ 95

ሀገር ሰው የለም፡፡ በብሉይም ሆነ በሐዲስ እጇና ልቧ ከነቢያት ከሐዋርያት ደም ከጻድቃን በቀል ከሰማዕታት ቂም ንጹሕ ነው›› በማለት በመንፈሳዊ ኩራት ጽፊዋል፡፡

ሦስተኛው የክርስትና አገባብ ሦስት ምዕተ ዓመታት ዘግይቶ
በአራተኛው ክፍለ ዘመን በከሳቴ ብርሃን አባ ሰላማ (ፍሬምናጦስ) እና
በወንድሙ ኤዴስዮስ አማካኝነት ክርስትና ገባ የሚለው ድምዳሚ
ነው፡፡ እነዚህ ሁለት ግሪካውያን ወንድማማቾች በምርኮ ወደ
አክሱም ቤተ መንግሥት በመግባታቸውና ከነገሥታቱ ልጆች ጋር
አብረው በማደጋቸው ምክንያት ክርስትናን ማስተማር የቻሉ ሲሆን
በኋላም በነገሥታቱ መጠመቅ ምክንያት ክርስትና የሀገሪቱ ብሔራዊ
ሃይማኖት ሆኖአል፡፡

ድርሳነ ጽዮንም ‹‹ወአመ፡ ፲ሩ፡ ወ፫፡ ዓመተ፡ መንግሥቶሙ፡ ለአብርሐ፡ ወአጽብሐ፡ መጽአ፡ ጥምቀተ፡ ክርስትና፡ ውስተ፡ ኢትዮጵያ፡ በምድረ፡ አክሱም›፡ ‹‹አብርሐና

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> የዚህ መጽሐፍ አዘጋጅ በ2009 ዓ.ም. ለቤተ ክርስቲያን አንልግሎት ወደ ሊባኖስ በተጓዘበት ወቅት በሜዲትራንያን ባሕር ዳርቻ በምትገኘው የጢሮስ ከተማ ለጥቂት ቀናት ቆይቶ ነበር። በዚያም በነበረበት ቤተ ክርስቲያን ለብቻ ተክልሎ የተሠራ የጸሎት ሥፍራ አይቶ ነበር። ቀርቦ ሲጠይቅ ሥፍራው ሁለቱ ግሪካውያን ወንድማማቾች ከአባታቸው ጋር ይኖሩ የነበረበት ሥፍራ ሲሆን በመርከብ ተሣፍረው ወደ አክሱም የተጓዙበት ወደብ በቅርበት የሚገኝበት በመሆኑ ለኢትዮጵያውያን ከሳቴ ብርሃን የሆነው ቅዱስ ፍሬምናጦስ መታሰቢያ መሆኑን ከሥፍራው ባለቤቶች ተረድቶ ለኢትዮጵያውያን የመጀመሪያው ጳጳስ የሆነው አባ

አጽብሐ በነገሥ በ፲፫ኛው ዓመት የክርስትና ተምቀት በአክሱም ምድር ወደ ኢትዮጵያ መጣ›› ይላል: : <sup>24</sup>

እርግጥ ነው ከዚያ በፊት ክርስትና በኢትዮጵያ በብሔራዊ ሃይጣኖት ደረጃ ሥፍራ አላገኘም: : 25 በኢትዮጵያም የጣፆትም ሆነ የዘንዶ አምልኮ እንደነበረ የታሪክ መዛግብት ያስረዳሉ፡፡ አባ ጊዮርጊስ ዘጋስሜ በመጽሐፈ ምሥጢር ‹‹የዘንዶውን ራስ ቀጠቀጠህ ለኢትዮጵያም ሰዎች ምግባቸውን ሥጠሃቸው›› የሚለውን ቃለ ትንቤት በተረጎመበት አንቀጽ እግዚአብሔር ለኢትዮጵያውያን ምግብ የተባለ ሃይጣኖትን ከመሥጠቱ በፊት ያመልኩ የነበረውን የዘንዶ አምልኮ እንዳጠፋላቸው መስክሮአል፡፡ በኋላ ወደ ክርስትና የተመለሱት ነገሥታትም የቀደመ ሳንቲጣቸው በፀሐይ በጨረቃና በከዋክብት ማምለካቸውን የሚያሳይ ነበር፡፡

ይሁንና በብሔራዊ ደረጃ አልደረሰም ሊባል ይችላል እንጂ ክርስትና እስከ አራተኛው ክፍለ ዘመን ድረስ ቆይቶ ወደ ኢትዮጵያ

<sup>24</sup> Amsalu Tefera, The Ethiopian Homily on the Ark of the Covenant: Critical Edition and Annotated Translation of Dərsanä Şəyon. TSEC vol. 5, Leiden. Brill, 2015, p.93. [٨١٤ ٦٨٨: ١١٤٠ ٩٣٨ ٦٣ 184-187]:

BRUK AYELE ASALE, I ENOCH IN JUDE AND IN THE EOTC "CANON": p-165 footnote, citing / Baur, John 2009, 2000 Years of Christianity in Africa: An African Church History, 2nd ed., Nairobi: Paulines Pub.

7ባ የሚለው ሃሳብ ግን በብዙ መልኩ አሳማኝ አይደለም:: የኢትዮጵያ ግዛት እስከ ጋዛ በሚደርስበትና አክሱም ለመካከለኛው ምሥራቅ ከነበራት የአዱሊስ ወደብን ማእከል ያደረገ የንግድ ትስስር አንጻር ክርስትና ከኢየሩሳሌም አክሱም ለመድረስ አራት መቶ ዓመታት ፈጀበት ብሎ መቀበል እጅግ የሚከብድ ነው: : <sup>26</sup>

በጣዖት አምልኮ የኖረው ዓለም ክርስትናን በፍጥነት በተቀበለበትና ወንጌል በተዳረሰበት ጊዜ ብሎይ ኪዳንን ተቀብላ የኖረችው ኢትዮጵያ ከመካከለኛው ምሥራቅ አፍንጫ ሥር ሆና ወንጌልን ጨርሶ አልሰማችም ማለትም እጅግ የማይታሰብ ነው:: የአባ ሰላማ ስብከት በቀላሉ ተቀባይነት ማግኘቱም አስቀድሞ የክርስትና ዜና ለመሰማቱ ማሳያ ነው። :

ኢትዮጵያውያን ሊቃውንት የአባ ሰላማን ውስታ በዜማ ሲያመሰግኑም በጃንደረባው ጥምቀት መምጣቱን ሳያነው አላለፉም :

> ‹‹ጥምቀተ፡አምጽዓ፡ሕጽወ፡ ንግሥት፡ለአሊአሁ፡ አም፡ ጎበ፡ ፊልጳስ፡ ድኅረ፡ ተጠምቀ፡ ኪያሁ፡ ለላማ፡አቡነ፡አምጽዓ፡ለነ፡በዕድሜሁ፡

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> በቅርቡም በጣሊያናዊ የሥነ **ተንት (አርኪዎሎጂ) ባለ ሙ**ያ በተደረገ የ**ተና**ት ውጤት እጅግ ተንታዊው የምሥራቅ አፍሪካ ቤተ ክርስቲያን ቅሪት በአዱሊስ ተ7ኝቷል:: https://archaeologynewsnetwork.blogspot.com

ለመድኃኒነ:ምሥጢፈ፡ደሙ፡ወሥጋሁ› ((ከፊልጶስ ዘንድ ከተጠመቀ በኋላ የንግሥቲቱ ጃንደረባ ጥምቀትን ለወገኖቹ አመጣ፡፡ አባታችን ሰላማ ደግሞ በዕድሜው የመድኃኒታችንን የሥጋና ደሙን ምሥጢር አመጣልን››<sup>27</sup>

እንደ ፕሮፌሰር ሪቻርድ ፓንክረስት ያሉ የታሪክ ምሁራን ክርስትና ከአራተኛው ክፍለ ዘመን በፊት ወደ ኢትዮጵያ ስለመግባቱ ፍንጮች እንደነበሩና ከአራተኛው እስከ ስድስተኛው ክፍለ ዘ*መን* ድረስ የተገኙ የግእዝ መዛግብት ከመጻሕፍቱ መተርጎም ኢትዮጵያ ውስጥ የተስፋፋ ክርስትና ለመኖሩ ማስረጃዎችን ያሳያሉ ሲሉ ጽፈዋል፡ ፡ <sup>28</sup>

በፒኤችዲ 9928 ዶ/ር መብራቱ ኪሮስም (ቀሲስ) ጽሑፋቸው ይህንን የክርስትና ወደ ኢትዮጵያ የገባበትን መቼት 0.87W :-

ዘመናት ወቅት የአክሱም ሥርወ ቀደማዊ ‹‹በክርስትና ነበረው: : ትስስር የቀረበ 20 ከሮም 47471 መንባሥት

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ዋዜማ ዘፊልጶስ

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Richard Pankhurst, The Ethiopians, The People of Africa Series /Oxford, Blackwell pub, 1998} Discovery of earliest Illuminated Gospel manuscripts Anthology of African Christianity, Christianily in Ethiopia, Bruk Ayele Asale, WCC, page 576

አክሱማውያን ነገርዎችም ከግሪክ ሥልጣኔ ጋር ትውውቅ ነበራቸው:

 የአክሱም ነገሥታት ራሳቸውን በቀይ ባሕርና በዓረብ ባሕረ ሰላሔ
ደሴቶች ላይ ልዕልና ያላት የኢትዮጵያ ኃያላን ነገርዎች ማድረጋቸው
በሮማውያን ነገሥታት ዘንድ በትኩረት የሚታዩ ተፎካካሪዎች
እንዲሆኑ አድርጓቸዋል፡፡ የሥርወ መንግሥቱ መናገሻ የነበረችው
አክሱም በቀይ ባሕር ላይ በነበራት የአዱሊስ ወደብዋ ከግሪክና ሶርያ
ለሚመጡ ነጋዴዎች የመገበያያ ማዕከል ነበረች፡፡ እነዚህ ክርስቲያን
ነጋዴዎች ከኢትዮጵያውያን መካከል ወደ ክርስትና ማርከው ጥቂት
ሰዎችን ለውጠው እንደሆን አይታወቅም››

በማለት ክርስትና እንዲገባ የሚያደርግ ዕድል የነበረ መሆኑን ካመለከቱ በኋላ :-

‹‹ይሁንና በሐዋ. ፰፥፳፮ ላይ የተመዘገበው የኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ማመንና መጠመቅ ለክርስትና በኢትዮጵያ መሰበክ አስተዋጽ አድርጓል›› በማለት ደምድመዋል፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Mebratu Kiros Gebru, Liturgical Cosmology, The Theological and Sacramental Dimensions of Creation in the Ethiopian Liturgy page 17 ትርጉም የእኔ

### የጀጓደረባው ዜግነት

ኢትዮጵያ የሚለው ስያሜ በመጽሐፍ ቅዱስም ሆን በታሪክ ዘርፍ የዛሬይቱን ኢትዮጵያ ብቻ የሚመለከት ስያሜ አይደለም። ብዙ መዛግብት እንደሚያስረዱት በጥንቱ መልክዓ ምድር ኢትዮጵያ የሚለው ስያሜ ከግብፅ በስተደቡብ ያለውን ኑቢያን (መርዌን) ፣ አክሱምን ፣ ምድረ አግዓዚን በአጠቃላይ የኩሽ ሀገርን ሁሉ የሚያካትት ስያሜ ነበር። ስለዚህ ጉዳይ እንደብዙ ጸሐፍት ሁሉ የኢትዮጵያ ባለ ውለታ የሆኑት ሲልቪያ ፓንክረስት ‹‹በጊዜው ኢትዮጵያ የሚለው ስም በአባይ ወንዝና በቀይ ባሕር ፣ በምድር ወንብና በሕንድ ውቅያኖስ መካከል ያሉትን ሀገራት ሁሉ የሚያጠቃልል ስያሜ ነበር›› ሲሉ ጽፈዋል። 30

አንዳንዶች የጥንትዋን (ኢትዮጵያ) ከዛሬይቱ ለመለየትና በመጽሐፍ ቅዱስ የነበረችው ኢትዮጵያ የዛሬዋ ሳትሆን ሱዳን ብቻ ናት ለማለትና በመጽሐፍ ቅዱስ ኅትም ሳይቀር ለመጻፍ የሞከሩ ነበሩ: የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ቅዱስ ሲኖዶስ በዚህ የኢትዮ ሱዳን ታሪካዊ ሽሚያ ዙሪያ (የዛሬዋ ኢትዮጵያ የቅዱሳት መጻሕፍት ፤ የታሪክና የሥነ ጥንት ኢትዮጵያ

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Sylvia Pankhurst, Ethiopia : A Cultural History, London, Lalibela House, 1955, p. 1} Budge, A History of Ethiopia, Nubia and Abyssina /London 1928 p.122/

ናት› በሚል ርእስ ለመጽሐፍ ቅዱስ ጣኅበር የሰጠው አፌሴሳዊ ምላሽ ሁለቱንም እውነታዎች ያልካደና እንዲህ የሚል ነበር፡-

‹‹በመጽሐፍ ቅዱስ አነ*ጋገ*ር ሱዳን ኢትዮጵያ አልነበረም ማለት አይደለም ወይም ኩሽ የዛሬይቱን ኢትዮጵያ አይሸፍንም ማለትም አይሆንም: : ሆኖም መጽሐፍ ቅዱስ (ኢትዮጵያ) ሲል ብዙ ጊዜ የሚናገረው ከግብፅ ደቡብ እስከ *ሕንድ ውቅያኖስ ድረስ ያለውን* አካባቢ ሲሆን በዚህ ክልል የሚ*ገኙት ደግሞ ኢትዮጵያና ሱዳ*ን ናቸው›› <sup>31</sup>

በማለት (ኢትዮጵያ) የሚለው ስያሜ ሱዳንን ያካትታል ማለት የዛሬይቱን ኢትዮጵያ ከጥንት ኢትዮጵያነት ውጪ ያደርጋታል ማለት አለመሆኑን የቤተ ክርስቲያኒቱ ቅዱስ ሲኖዶስ አቋሙን አስቀምጧል: :

በዚህም የተነግ ኢትዮጵያ የሚለው ስም በዛሬው መልክዓ ምድራዊ አቀማመጥ ሱዳንን ፣ ኢትዮጵያን ፣ ኤርትራን እስከ ሕንድ ውቅያኖስ ያሉ ግዛቶችን ሁሉ የሚያካትት ስያሜ ነበር፡፡ በኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ታሪክ ላይ የተጠቀሰችው ንግሥት ሕንደኬ በአብዛኛው የታሪክ ጸሐፍት ዘንድ ኑቢያን መናገኘዋ ያደረገች

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> (የዛሬዋ ኢትዮጵያ የቅዱሳት መጻሕፍት ፣ የታሪክና የሥነ **ጥንት ኢትዮጵ**ያ ናት› የኢኦተቤ/ክርስቲያን ቅዱስ ሲኖዶስ ውሳኔ ነሐሴ 1989 ዓ.ም.

ንግሥት እንደነበረችና ‹ሕንደኬም› እንደ ‹አቴጌ› ያለ የኑቢያ ንግሥታት ስመ መንግሥት እንደነበረ ተጽፎአል፡፡ በዚህ ምክንያት ይህ ጃንደረባ ‹ከኢትዮጵያ ተሰልቦ / እንደ ባሪያ ተሸመ የሔደ ነው ክልተባለ በቀር ንግሥቲቱ ግን ኑቢያዊት ናት› ብለው ጠንክረው የሚከራከሩ ሊቃውንትም አሉ፡፡ ይሁንና በሀንደኬ ማንነት ዙሪያ የተጻፉ የታሪክ መዛግብትም ሆኑ ታሪክ ቀመስ ልብ ወለዶች እርስ በእርስ የማይስማሙና ብዙ ማጣራት የሚጠይቁ ከመሆናቸው በላይ ንግሥቲቱ ከታላቁ እስክንድር ጋር ነበራት ተብሎ የሚተረከው የፍቅር ታሪክም ከንግሥተ ሳባና ንጉሥ ሰሎሞን ታሪክ የተቀዳ ነው የሚል ብዙ ትችት የዘነመበት ነው፡፡፡

የሀገራችን ታሪክ ጸሐፍት ንግሥቲቱ ግዛትዋ ኢትዮጵያ ነው ባሉበት ሥፍራ የኢትዮጵያ ግዛት ሰፊ መሆኑን የሚያጣቅሱ ሲሆን (መናገሻዋ ኑቢያ ወይንስ አክሱም) በሚለው ላይ ብዙዎቹ አስተያየት አልሰጡም። በአንጻራዊ ሚዛናዊነታቸው የሚታወቁት ብላቴን ጌታ ጎሩይ ወልደ ሥላሴ ንግሥት ሕንደኬ ግዛትዋ ከእነዚህ ሀገራት አልፎ ወሰን ተሻግራ ጋዛ ድረስ ርስት እንደነበራት የጻፉ ሲሆን የንግስቲቱም ስም ገርሳሞት ይባል እንደነበርና ከ፴፩-፴፪ ዓ.ም. እንደነገሥች

<sup>32 &#</sup>x27;the conflation was a part of the ancient blending of candace- Sheba and Solomon Alexander stories.'' /E. Ullendorff, Candance and Queen of Sheba,, NT studies 2 {1955-1956, 53,6}

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባም በ*ጋዛ የሚገኘውን* ርስትዋን እንዲ<sub>ጠብቅ</sub> የተሾመ የግምጃ ቤትዋ **ሹም እንደነበረ ጽ**ፌዋል፡፡<sup>33</sup>

ይህች *ንግሥት የነገພችው ኢትዮጵያ ተብለው በተጠ*ሩ በእንዚህ ሁሉ ሀገራት ላይ ከነበረና ጃንደረባውም የእርስዋ ሹም ከሆነ ይህንን ጃንደረባ ‹የዛሬይቱ ኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን የእኔ ነው ልትል የምትችልበት መሠረት ምንድርን ነው?› የሚል ጥያቄ ይከተላል፡፡ እርግጥ ነው የታሪክ ጥናት በሚጠይቀው መሥፈርት ከሔድን ‹ይህ ጃንደረባ በዛሬው መልክዓ ምድር የዚህኛው ሀገርና አካባቢ ተወላጅ ነው ወይም አይደለምን ብሎ ለመደምደም የሚያስችል የተረጋገጠ ምንም የታሪክ ማስረጃ አልተገኝም፡፡ ሆኖም የማስረጃ አለመኖር ግን ያለመኖር ማስረጃ አይደለም› (The absence of evidence is not the evidence of absence) እንደሚባለው ማስረጃ አልተገኘም ተብሎ ሕልውናውን መካድ አይቻልም፡ :

በእርግጠኝነት ይህ ሰው አፍሪካዊ ነው ፤ ከአፍሪካም ግብፃዊ ሊሆን እንደማይችል በእርግጠኝነት መናገር ይቻላል፡፡ ስለዚህ የዚህ

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> ብላቴን ጌታ ኅሩይ ወልደሥላቤ ፤ የኢትዮጵያ ታሪክ ከንግሥተ ሳባ እስከ ዕድዋ 7ጽ 11

ሰው ማንነት የሚወድቀው ኢትዮጵያ በሚባለው ሰፊ ማዛት ውስጥ ባሉ የዛሬዎቹ ኢ<u>ትዮጵያ</u> ኤ<u>ርትራ</u> እና <u>ሱዳን</u> ላይ ነው: :

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ‹ሱዳናዊ ነው› ብለው ደምድመው የጻፉ የሀገር ውስጥም የሀገር ውጪም ጸሐፍት አሉ፡፡ ጥቂቶቹን ብንጠቅስ በቅድስት ሥላሴ መንፈሳዊ ኮሌጅ መምህር የነበሩት ዶ/ር ራልፍ በፒኤችዴ ጽሑፋቸው ይህንን የሐዋርያት ሥራ ታሪክ ባነሡበት አንቀጽ ‹‹በእነዚህ ምንባባት ኢትዮጵያ ተብሎ የተጠቀሰው ያለ ጥርጥር የሚያመለክተው ኑቢያን ወይንም መርዌን ነው›› ሲሉ ጽፈዋል፡፡

አለቃ ኪዳን ወልድም /ምንም ማስረጃ ባይጠቅሱም/
‹‹በበዓለ ጰራቅሲጦስ ከኢትዮጵያ የሔዱ ፈላሾችና አይሁድ
ሐዋርያት በግእዝ ቋንቋ ሲናንሩ ሰምተው አምነው ጴጥሮስ
ካጠመቃቸው ሦስት ሺህ አርድእት ተቆጥረዋል፡፡ እንዚህ
ኢትዮጵያውያንም እንደ ኖባ ንግሥት ጃንደረባ እየዞሩ በየአህጉሩ
ሰብከዋል እርሱ ለሱዳኖች እንደሰበከ›› ብለው የክርስትናን

ለኢትዮጵያ መሰበክ ከጃንደረባው በፊት ነው የሚለውን ሃሳ<sub>ብ</sub> ደግፈው ጃንደረባው*ንና ንግሥቲቱን* ሱዳናው*ያን ናቸው* ብለዋል፡ : <sup>34</sup>

አቶ ተክለ ጻድቅ መኩሪያም ስለ ኑቢያና አክሱም ልዩነትና አንድነት በሰፊው በተነተኑበት መጽሐፋቸው ‹‹በክርስትና ዘመን በፊልጶስ በአርድዕቱ እጅ የተጠመቀው ጃንደረባ የሕንደኬ አራተኛ ነው፡፡ ነገር ግን ጃንደረባው ወደ መርዌ ተመልሶ ምንም ያህል ክርስትና ሊስፋፋ አልቻለም›› በማለት ጃንደረባውን ለመርዌ እንደሚጠጋ ጽሬዋል፡፡

ሕንደኬ ለኑቢያ የምትቀርብበት ብዙ ማስረጃ ካለና ጃንደረባውንም ወደ ኑቢያ የሚስበው ከበዛ ይህ ጃንደረባን ኢትዮጵያ የእኔ ነው የምትልበት መሠረትዋ ምንድን ነው? ወደሚለው ጥያቄ እንምጣ፡፡

ጃንደረባውን ከሱዳን ወደ ኢትዮጵያ የሚስበው ብቸኛ ቁምነገር በሐዋርያት ሥራ ላይ በተጻፈው ታሪኩ ላይ ባለው እውነታ የአይሁድን እምነት የተቀበለ መሆኑ ነው፡፡ ጃንደረባው ወደ ኢየሩሳሌም ለመስገድ የሚጓዝ ጽሙድ አይሁዳዊ (Devoted Jew)

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Lee, Ralph 2011 Symbolic interpretations in Ethiopic and Ephremic Litreture, Phd thesis, SOAS, Univercity of London, አለቃ ኪዳነ ወልድ ክፍሌ ሃይማኖተ አበው ቀደምት

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> ተከለ ጻድቅ መኲሪያ ፤ ኑብያ (ናፓታ-መርዌ) ፤ 1965 ዓ.ም አዲስ አበባ ፤ 7ጽ 267

መሆኑን የሚያሳይ ሲሆን እያነበበ የመጣው የነቢያት መጻሕፍትን መሆኑና (ነቢዩ ስለራሱ ተናግሮታል ወይንስ ስለሴሳ) የሚለው ብስለት የተሞሳ አጠያየቁ ደግሞ ሥር የሰደደ የአይሁድ አምነት ተከታይ መሆኑን ያሳያል::

(የቤተ ክርስቲያን መዝገበ ቃላት) መጽሐፍ ላይ ((የሰውዬው የቀድሞ ሃይማኖት ላይ ያተኮርን እንደሆንን [ሱዳናዊ ነው የሚለውን] አባባል ለመቀበል ይቸግረናል))<sup>36</sup> ሲሉ የጻፉትፕሮፌሰር ሥርግውሐብለ ሥላሴ (Ancient and Medieval Ethiopian History to 1270) በተሰኘው ተጠቃሽ መጽሐፋቸው ደግሞ ይህንን ጉዳይ በዝርዝር እንዲህ ሲሉ ይሞግታሉ :-

‹‹ለአብዛኛው የግሪክ ጸሐፍት ኢትዮጵያ የሚለው ስም ያልጠራና አጠቃሳይ ስያሜ ይሆንባቸዋል፡፡ ስለዚህ ጥያቄው ይህ ሰው ከየትኛው ሀገር የመጣ ነው የሚለው ነው፡፡ ሉቃስ ይህ ሰው የንግሥት ሕንደኬ በገንዘብዋ ሁሉ የሥለጠነ ብሎታል፡፡ ሕንደኬ በመጀመሪያው ክፍለ ዘመን ከሮማውያን ጋር ራስዋን ለመከሳከል ባደረገቻቸው ጦርነቶች ምክንያት ስምዋ በግሪክና ሮማውያን ጸሐፊዎች ዘንድ የታወቀ ነው፡፡ በዚህ የተነሣ ብዙ ጸሐፊዎች

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> ሥርግው ሐብለ ሥላሴ (ዶ/ር)፤ አማርኛ የቤተ ክርስቲያን መዝገበ ቃላት ፤ 1988 ዓ.ም. አዲስ አበባ ቅጽ. 7 7ጽ 6

የሁሉም የኢትዮጵያ ግዛቶች ንግሥት የነበረች በመሆንዋ ላይ ይስማማሉ፡፡ በሐዋርያት ሥራ ላይ የተገለጠው ሰው እንግዲህ የዚህች ንግሥት በጅሮንድ ነው››

በማለት የንግሥት ሕንደኬን ግዛት ስፋት ከመሰከሩ በኋላ ይህ ሰው የኑቢያ (መርዌ) ሰው ይሆንን በሚለው ጉዳይ ላይ የሚከተለውን ሃሳብ አስፍረዋል፡-

(‹ኢንደ አውነታው ከሆነ ስለዚህ ሰው ማንነት ምንም ማስረጃ የለንም ፤ ይሁንና በሐዋርያት ሥራ ላይ ይህ ሰው የአይሁድን አምነት የተቀበለና መጽሐፍ ቅዱስን ሲያነብ የነበረ መሆኑ ተንልጧል፡፡ የመርዌ ነዋሪዎች የአይሁድን ሃይማኖት ተቀብለው ነበር የሚል ነገር ደግሞ ከየትኛውም ምንጭ አልሰማንም፡፡ በሴላ በኩል ደግሞ በኤለፋንታይን (በላዕላይ ግብፅ) ጠንካራ የአይሁድ ማኅበረሰቦች እንደነበሩ ይታወቃል፡፡ ምናልባት እነዚህ ማኅበረሰቦች /የኑቢያን/ ሀገር በቀል ሕዝቦች ወደ ይሁዲነት ለውጠዋቸው እንደሆን አይታወቅም››

(‹በቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጥናት ዘርፍ ‹ክርስትና እንዴት ወደ ኑቢያ ገባ?› በሚለው ርእሰ ጉዳይ ላይ ዘመኑን ያሳለፈው የኤፌሶኑ ዮሐንስ ስለዚህ ጉዳይ [ወደ ኑቢያ የአይሁድ እምነት ቀድሞ ገብቶ የነበረ ስለመሆኑ] ጨርሶ ምንም ፍንጭ አልሠጠም:: ከዚህ በተቃራኒው ግን በአክሱማዊው ሥርወ መንግሥት አይሁዳዊነትና አምላክ የለሽነት ክርስትና በይፋ ከመግባቱ በፊት እንደሚቀድሙ በግልጥ የታወቀ ነው፡፡ ክርስትና ከአራተኛው ክፍለ ዘመን በፊት ወደ አክሱም በተወሰነ መልኩ ገብቶ እንደነበር የሚያስጠረጥሩ መረጃዎች አሉ፡፡

ከዚህ ጋር በተገናኘም አሪገን :- ወንጌል ለሁሉም ኢትዮጵያውያን አልተሰበከም ነበር:፡ በተለይም ከወንዞች ባሻገር ለሚኖሩት አልደረሰም›› ብሏል፡፡ በኢትዮጵያ እዚህና እዚያ የተበታተኑ ክርስቲያን ማኅበረሰቦች ግን ነበሩ፡፡ ይህም የጃንደረባው ማመን ፍሬ ሊሆን ይችላል፡፡ የግሪክ ነጋዴዎችም ይህንን ሥራ ገፍተውበት ነበር›› በማስት አጠቃልለዋል፡፡

ፕሮፌሰር ሥርግው ጃንደረባው የአይሁድን እምነት መቀበሉን እና የአይሁድ እምነት በኑቢያ ስለመኖሩ ፍንጭ አለመኖሩን በአንድ ወገን ፤ በአክሱም የአይሁድ እምነት ሥር ሰድዶ መቆየቱን በሌላ ወገን አስቀምጠው ይህንን ጠንካራ ይሁዲ ጃንደረባ ከኑቢያ ይልቅ ለኢትዮጵያ የቀረበ መሆኑን አሳይተዋል፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sergew Hable Selassie, Ancient and Medival Ethiopian History to 1270, p 99 / A. Harnack, The Expansion of Christianity in the 1<sup>st</sup> three Centurys, 1905, vol.iii p.123

ይህ ብቻ አይደለም የአይሁድ እምነት ኑቢያ ውስጥ ካለመገኘቱ ባሻገር የኑቢያን የክርስትና ታሪክ የሚያወሱ መዛግብትም ይህንን ጃንደረባ ጨርሰው አያነውትም፡፡ ተክለ ጻድቅ መኲረየ በጻፉት የኑቢያ ታሪክ ላይ በቧ፰ ዓመተ ምሕረት የኑቢያ ንጉሥ ክርስትናን ተቀብሎ እንደነበርና በኋላ ግን ኑቢያውያን በኃይል ወደ እስልምና ስለመሔዳቸው ጽፈዋል፡፡ ሆኖም ይህ ትርክት ከጃንደረባው ታሪክ ጋር ግንኙነት የለውም: : <sup>38</sup>

የሱዳንን የክርስትና ታሪክ ያጠናው ቻጣህ ጃካውንዳ ግን የሱዳንን ቤተ ክርስቲያን ታሪክ በሦስት ክፍለ ዘመናት የከፋፈለ ሲሆን የጥንታዊት ኑቢያ ቤተ ክርስቲያን (The Church in Ancient Nubia) ብሎ በመጀመሪያ ደረጃ ያስቀመጠው ከ543-1504 ያለውን ጊዜ መሆኑ የኑቢያ የክርስትና ታሪክ ከጃንደረባው ታሪክ ምን ያህል በዘመናት የራቀ ለመሆኑ አመላካች ነው፡፡ <sup>39</sup> ሴላው የኑቢያ ክርስትና አጥኚ ዶ/ር ሳሊም ፋራጅ ደግሞ የኑቢያ ክርስትና ከግብጽ የተገኘ መሆኑን ጽፎአል፡ : <sup>40</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ተከለ ጻድቅ መኲሪያ ፤ ኑብያ (ናፓታ-መርዌ) ፤ 1965 ዓ.ም አዲስ አበባ ፤ 7ጽ 267

Anthology of African Christianity, Chammah Jkaunda, Christianity in Republic of Sudan, page 712 E.A Wallis Budge, (1928) A history of ethiopia, nubia, abyssinia p. 111-119,

Dr. Salim Faraji, The Roots of nubian chrsitianity uncovered, the Triumph of the last pharoah, Storial della nubia cristiania, rome 1938 too. p 130

#### በሰረገካ ተቀምጦ

በአንድ ወቅት የበረሃውን ኮከብ የአባ እንጦንስን ዝና የሰማው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከጻድቁ አባት ጸሎትና ምክር ለመቀበል አስበ የሰላምታ ደብዳቤ ጽፎ በወታደሮቹ እጅ ወደ ግብፅ በረሃ ላከ፡፡ የንጉሡ ወታደሮች ወደ በረሃው ሲደርሱ አባ እንጦንስ በበዓቱ ቁጭ ብሎ መጽሐፍ ቅዱስን እያነበበ ነበር፡፡ የተላከውን መልእክት ከፍቶ እስከሚያነብላቸው የጓጉት የአባ እንጦንስ ደቀ መዛሙርት አባ እንጦንስ ከብበው ቢጠባበቁም እርሱ ግን ከሚያነበው መጽሐፍ ዓይኑን አልነቀለም፡፡ በመጨረሻም አንዱ ተማሪው ‹‹አባታችን ከንጉሥ ቆስጠንጢኖስ የተላከ ደብዳቤ እኮ ነው ክፈተው እንጂ›› ብሎ ተቁነጠነጠ፡፡ አባ እንጦንስ ግን ቀና ብሎ ‹‹እኔ ከሰማያዊ ንጉሥ የተላከልኝን ደብዳቤ እያነበብሁ ነው›› ብሎ ከተናገረ በኋላ ወደ መጽሐፍ ቅዱስ ንባቡ ተመለሰ፡፡

መጽሐፍ ቅዱስ በእርግጥም ለእያንዳንዳችን የተሳከ የሰማያዊ ንጉሥ ደብዳቤ ነው፡፡ ይሁንና ብዙዎቻችን መጽሐፍ ቅዱስን በግል ቁጭ ብሎ የማንበብ ልማድ የለንም፡፡ ምናልባትም ተልኮልን ጨርሰን ያሳነበብነው ብቸኛ ደብዳቤ መጽሐፍ ቅዱስ ነው፡፡ ሳናነበው ልንሞት የምንችለውና እንዲያም ቢሆን ብዙም የማንቆጭበት አምላካዊ ደብዳቤ በብዙዎቻችን እጅ ቢኖርም ንና ለማንበብ ስናስብ የሚደክመን መሆኑ ያሳዝናል፡፡ ሰባኪው ለስብከቱ ሲል ከመግለጥ በቀር ለእኔ ብሎ አያነብም፡፡ አብዛኛው ሕዝበ ክርስቲያን ደግሞ መጽሐፍ ቅዱስን አክብሮ ከመሳለምና ክፉ መናፍስትን የሚያርቅ ቃል መሆኑን በማመን ከራስኔው ከማስቀመጥ አልፎ እንደ ክርስቲያን ወግ ቁጭ ብሎ ለራስ የማንበብ ልምድ የለውም፡፡

ብዙ ሰው መጽሐፍ ቅዱስ ለማንበብ (ጊዜ የለኝም) (የሥራዬ ጠባይ አያመቸኝም) (ብዙ ሓላፊነት አለብኝ) (ሳነበው ይከብደኛል) ወዘተ በሚሉ ብዙ ምክንያቶች ሰበብ መጽሐፍ ቅዱስን አያነብም። ያለንበት ዘመን መጽሐፍ ቅዱስን ለማንበብ በእጅ ስልኮች ሳይቀር የሚቻልበት የተመቻቸ ዘመን ቢሆንም ተራ ነገሮችን ስናስስ የምንውል ሰዎች መጽሐፍ ቅዱስን ለማንበብ ግን አንጠቀምበትም። ምናልባትም መጽሐፍ ቅዱስን ለማንበብ ግን አንጠቀምበትም። ምናልባትም መጽሐፍ ቅዱስን ለማንበብ ግን አንጠቀምበትም። መጽሐና ቅዱስችን እንደ ስልክ መተግበሪያዎች ለመጨረሻ ጊዜ የታየበትን ቀንና ሰዓት (last seen) ቢናገር ኖሮ ብዙዎቻችን ከመጽሐፍ ቅዱስ ንባብ ከራቅን የቆየን መሆናችን በተገለጠ ነበር።

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ግን አስደናቂ የመጽሐፍ ቅዱስ አንባቢ ነበር። ይህ ሰው የአንዲት ሀገር ታላቅ ንግሥት የገንዘብ ሚኒስቴርዋ ነው። እጅግ ብዙ መንግሥታዊ ሓላፊነቶችም አሉበት። ነ ከማንም በላይ አድካሚ የሆነ የሒሳብ ሥራ ያለበት ባለ ብዙ ሃሳብ ሰው ነው። ሆኖም ሴሎች ባለ ሥልጣናት እንደሚያደርጉት ብዙ ኪሎ ሜትሮችን ተጉዞ የሔደው ወደ ሥጋዊ መዝናኛ ሥፍራ ሳይሆን ወደ ቅድስት ሀገር ለፈጣሪው ሊሰግድ ነበር። ከአድካሚ የሰረገላ ጉዞ ሲመለስ ደግሞ ለራሴ ዕረፍት ልስጥ ሳይል የነቢዩን ኢሳይያስ መጽሐፍ ያነብ ነበር።

ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ እንዲህ ይላል :-

‹‹በጉዞ ላይ ሆኖ ያውም በሰረገላ ላይ ተቀምጦ ማንበብን
አለማቋረጥ ምን ያህል ትጋት የሚጠይቅ እንደሆነ እንድታስተውሉ
እጠይቃችኋለሁ፡፡ በቤታቸው እንኳን ቁጭ ብለው ማንበብን
ለማይፈልጉ ሰዎች ይህ ታሪክ ሊስተዋል ይገባዋል፡፡ ይልቁንም
መጻሕፍትን ማንበብን ጊዜን እንደማጥፋት የሚቆጥሩ ወይንም ለትዳር
አጋሮቻቸው ‹ጊዜ መሥጠት አለብኝ› የሚል ምክንያት የሚያቀርቡ
፣ በውትድርና አንልግሎት ላይ ነኝ የሚሉ ፣ ልጆቼን

እየተንከባከብኩ ነው ፣ ከንባብ ኦሮዬን ማስቀደም ይኖርብኛል የሚሉ ሰዎች ቅዱሳት መጻሕፍትን የማንበብ ጠቀሜታው አይታያቸውም››<sup>41</sup>

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ግን ላለጣንበብ ሰበብ የሚደረድር አልነበረም፡፡ ብዙ መንገድ ተጉዞ መሳለሙን እንደበቂ ነገር ቆጥሮ ለራሴ ዕረፍት ልሥጥ ሳይል በሚነቀንቅ ሰረገላ ላይ ሆኖ ጣንበቡን ቀጠለ፡፡ ይህ ጃንደረባ መጽሐፍ ቅዱስን ላለጣንበብ ‹ትርጉሙ አይገባኝም› የሚል ምክንያት ቢሥጥ ያስኬደው ነበር፡፡ እርሱ ግን ባይረዳውም እንኳን ጣንበብ አላቆመም፡፡ ይህን ትጋቱን አይቶ አግዚአብሔር መንፈስ ቅዱስ አስተጣሪ ላከለት፡፡

#### **ነ**ምስተ**ኛው ወ**ጓጌክ

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ምን ዓይነት ጻድቅ ሰው ነው? ከረዥም ጉዞ በኋላ ኢየሩሳሌምን ተሳልሞ በመመስስ ላይ ሆኖ እንኳን መንፈሳዊነቱ አልቀዘቀዘም፡፡ ከመንፈሳዊ ጉዞ የሚመስሱ ሰዎች ምናልባትም ከጉዞው መጠናቀቅ በኋላ ለራሳቸው ዕረፍትን ይሠጣሉ፡፡ ነውነታቸውን የሚያዝናና ከድካማቸው የሚያበረታ ነገር ለማድረግ አያመነቱም፡፡ አንዳንድ ጊዜ ሰዎች ከመንፈሳዊ ጉዞ መልስ

<sup>41</sup> St. John Chrysostom, Homiles on Genesis 35.3

የሚያደርጉት መዝናናት ከንደብ አልፎ መስመሩን ጥሶ የጉዞውን በረከት እስከማሳጣት የሚደርስበትም ጊዜ አለ፡ :

ኢትጵያዊው ጃንደረባ ግን ፍቅረ እግዚአብሔር የማይወጣለት መንሬሳዊ ነበር፡፡ የገንዘብ ሚኒስቴር እንደመሆኑ እንደ ባለ ሥልጣን ብዙ ሲያያቸው የሚችሉ መዛግብት ቢኖሩትም ከስግደት መልስ መጽሐፍ ቅዱስን እያነበበ የሚመለስ ባለ ሥልጣን ነበር፡፡

መንፈሳዊ መጻሕፍትን ለማንበብ ‹ሥራ ስለሚበዛብኝ ጊዜ የለኝምን የምትል ወንድሜ ሆይ እዚህ ላይ ራስህን ከጃንደረባው ጋር አነጻጽረው፡፡ ይቅርታ አድርግልኝ ምንም ሥራ ቢበዛብህ በንግሥት ሕንደኬ በንንዘብዋ ሁሉ ከ**ሥ**ስጠነው ለጅሮንድ በላይ ሥራ አይበዛብህም፡፡ ቅዱስ ጄሮም እንዲሀ ሲል ራሱን ይወቅሳል ፡-‹‹እዚህ ላይ ታሪኩን ትቼ ወደ ራሴ መለስ ልበል፡፡ የንግሥቲቱን ቤተ *መንግሥት ትቶ* ከምድር ዳርቻ ከኢትዮጵያ ድረስ ወደ ቤተ መቅደስ ከተጓዘውና ለእግዚአብሔር ሕግና ለአምላካዊ እውቀት ካለው ፍቅር የተነሣ በሰረገላው ላይ ሆኖ እንኳን ቅዱሳት መጻሕፍትን ከሚያነበው ከዚህ ጃንደረባ የተሻልሁ ጻድቅም ጽኑዕም አይደለሁም))<sup>42</sup>

St. Jerome, Letters 53 to Paulinus of Nola, 5

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ በሰረገላው ተቀምጦ ያነብ የነበረው ትንቢተ ኢሳይያስ የተሰኘውን መጽሐፍ ነበር። መጽሐፍ ቅዱስ እንደ ዛሬው ታትም ባልተሠራጨበትና የነቢያቱ መጻሕፍት አንድ ሳይ ባልተጠረዙበት በዚያ ዘመን አንድን መጽሐፍ በግለሰብ ደረጃ ማግኘት እጅግ ከባድ ነበር። መጽሐፉ ለመጀመሪያ ጊዜ የተጻፈበትን ብራና ወይንም ፓፒረስ ቅጂ (autograph) ማግኘት ጨርሶ የማይታሰብ ቢሆንም የመጻሕፍቱ የቅጂ ቅጂም ከሰው ወደ ሰው የሚሻገረው ሙሉ ሥራቸው መጻሕፍትን ከብራና ወደ ብራና እየጻፉ መገልበጥ በነበረው በቁምራን ዋሻ ይኖሩ እንደነበሩት ጸሐፍት (scribes) ዓይነት ሰዎች አማካኝነት ነበር።

ይህንን የመጻሕፍት ቅጂ የራስ ለማድረግ እጅግ ባለ ጸጋ መሆን ይጠይቅ የነበረ ሲሆን አንድ ሰው የራሱ መጽሐፍ ቅዱስ አለው ማለት እጅግ ሀብታም ነው እንደማለት ነበር። ስለዚህ ጃንደረባው መንገድ ለመንገድ ይዞት የሚዞረው የራሱ የትንቢተ ኢሳይያስ ጥቅል የነበረው መሆኑ ከቤተ መንግሥት ሥልጣኑ ጋር ባለ ሀብትም እንደነበረ የሚያሳይ ነው። ለነገሩ ኢየሩሳሌም ድረስ በራሱ ሰረገላና አሽክሮች የሚጓዝ ሰው ባለጠጋ መሆኑ አያጠራጥርም።

ጃንደረባው የሚያነበው መጽሐፍ ትንቢተ ኢሳይያስ መሆኑ ደግሞ ክርስትናን ለመቀበል እጅግ የተመቸ ሰው እንዲሆን የሚረዳው ነበር፡፡ ትንቢተ ኢሳይያስን የመጻሕፍት ሊቃውንት ‹ወንጌለ፡
ብሊት› ወይንም ‹<mark>ዩረቅ፡ሐዲስ</mark>፡፡‹ወንጌለ፡ኢሳይያስ በማስት
ይጠሩታል፡፡ ለዚህ ምክንያቱ ደግሞ ነቢዩ ኢሳይያስ በግልጥ ስለ
ክርስቶስ ደጋግሞ ስለተናገረ ነበር፡፡ ሊቃውንቱ እንዲህ መስክረዋል
፡-

ቅዱስ ጎርጎርዮስ ዘኑሲስ ‹‹ከማንኛውም ነቢይ በላይ የወንጌልን ሃይማኖት ምሥጢር ያወቀው ኢሳይያስ ነበረ›› ሲል ቅዱስ ጄሮም ደግሞ ‹‹ኢሳይያስ ነቢይ ከሚባል ወንጌላዊ ቢባል ይሻላል፡፡ ምክንያቱን መጽሐፉ የሚመጣውን ነገር የሚናገር ሳይሆን የተፈጸመን ታሪክ የሚጽፍ እስከሚመስል ድረስ የክርስቶስና የቤተ ክርስቲያንን ምሥጢራት ሁሉ ስለሚያትት ነው›› ብሏል፡፡<sup>43</sup> በዚህም ምክንያት ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ እያነበበ የቆየው የብሉይ ኪዳኑን ወንጌል ነበር፡፡

እውነትም ትንቢተ ኢሳይያስ ስለ እግዚአብሔር ወልድ በግልጽ የሚናገር መጽሐፍ ነው፡፡ ‹‹ያዕቆብ ሆይ የጠራሁህ አስራኤል ሆይ ስማኝ እኔ ነኝ እኔ ፊተኛው ነኝ እኔ ኋለኛው ነኝ››
የሚል ቃል ስናነብ አልፋና አሜጋ ፊተኛውና ኋለኛው የሚል ቃል ያለበት የብሎይ ኪዳን መጽሐፍ መኖሩ ያስደንቀናል፡፡ ‹‹እጄም

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> St. Jerome, Preface to Isaiah 1.2

ምድርን መሥርታለች ቀኜም ሰማያትን ዘርግታለች ... እኔ ከተንት ጀምሬ በስውር አልተናገርሁም፡፡ ከሆነበት ዘመን ጀምሮ እኔ በዚያ ነበርሁ አሁንም ጌታ እግዚአብሔርና መንፈሱ ልከውኛል›› የሚለው ቃል በትክክል ምሥጢረ ሥላሴንና ከእግዚአብሔር አብና ከመንፈሱ በተለየ አካሉ የተላከው ወልድ ስለመሆኑ በግልጥ ያስረዳል፡፡ (ኢሳ. ፵፰፥፲፪)

(ከሆነበት ዘመን ጀምሮ እኔ በዚያ ነበርሁ) የሚለው ቃል

(ሁሉ በእርሱ ሆነ ከሆነውስ አንዳችስ እንኳን ያለ እርሱ አልሆነም)

የሚለው ቃል ትርጓሜም ጭምር ነው፡፡ ምክንያቱም (ሁሉ በወልድ
ሕልውና ተፈጠረ ከተፈጠረውም አንዳች ስንኳ ያለ ወልድ ሕልውና
አልተፈጠረም) ማለት ስለሆነ ነው፡፡ (ኢሳ. ፵፰፥፲፮)

ነቢዩ ኢሳይያስ ‹አግዚአብሔርን ከፍ ባለ ዙፋን ላይ ተቀምጠ አየሁት› ብሎ ነበር፡፡ አግዚአብሔር አብን ያየው ማንም የለም ፤ ኢሳይያስ በራእይ በሰው አምሳል የታየው እግዚአብሔር ወልድ እንደሆነ ‹‹ዓይኖቼ የሠራዊት ጌታ ንጉሡን እግዚአብሔርን ስላዩ ወዮልኝ›› በሚለው ንግግሩ ታውቋል፡፡ (ኢሳ. ፯፥፭) ወንጌላዊውም ዮሐንስም ‹‹ክብሩን ስላየ ኢሳይያስ ይህንን አለ ፤ ስለ እርሱም ተናገረ›› ብሎ መስክሮለታል፡፡ (ዮሐ. ፲፪፥፵፩) ንቢዩ ኢሳይያስ እግዚአብሔር ወልድን በመመልከቱ በኋላ በመን እግዚአብሔር ወልድን በአባቱ ቀኝ የተመለከተውን ቀዳሜ ሰማዕት ቅዱስ እስጢፋኖስን መሰለ፡፡ (ሐዋ. ፯፥፻፭) ሁለቱም ወልደ እግዚአብሔርን ያዩ ቅዱሳን በሰማዕትነት ያለፉ ሲሆን አሟሟታቸውንም ቅዱስ ጳውሎስ ስለ ሰማዕታት በተናገረበት አንቀጽ ‹‹በድንጋይ ተወግረው ሞቱ በመጋዝም ተሰነጠቁ›› ብሎ በአንድ አንቀጽ ተናግሮታል፡፡ (ዕብ. ፲፩፥፴፯)

ነቢዩ ኢሳይያስ ስለ እግዚአብሔር ሰው መሆን ያየውን በባልጥ ጽፎአል፡፡ ‹‹እነሆ ድንባል ትጸንሳለች ወንድ ልጅም ትወልዳለች ስ*ሙንም አማ*ኑኤል ብላ ትጠራዋለች›› ብሎ ጽንሰቱን (ኢሳ. ፲፥፲፱) ፣ ‹‹ሕፃን ተወልዶልናል ፤ ወንድ ልጅም ተሠጥቶናል ፣ አለቅነትም በጫንቃው ላይ ነው፡፡፡ ስሙም ድንቅ መካር ኃያል አምላክ የዘላለም አባት የሰላም አለቃ ተብሎ ይጠራል›› ብሎ ልደቱን (ኢሳ. ፱፥፯) ፣ ‹ተጨነቀ ተውቃየ› ብሎ መከራውን ፣ ‹በእርሱ ምስል እኛ ተፈወስን› ብሎ ግርፋቱን ፣ (ከዓመፀኞች ጋር ተቆጠረ) ብሎ ከወንበዴዎች *ጋር መስቀሉን ፣ ‹*ከክፉዎች *ጋር መቃብ*ሩን አደረጉን ብሎ መቃብሩን (ኢሳ. ፶፫፥፩–፲) ፣ ‹የናሱን ብረት ሰበረ ፣ የብረቱን መወርወሪያዎች ቆረጠን ብሎ ሲአልን መመዝበሩን (ኢሳ. <sup>፵፩÷፪)</sup> የጻፈ የነገረ ክርስቶስ መድበል ትንቢተ ኢሳይያስ ነው፡፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ይህንን ተፈትፍቶ ያለቀ ወን<sub>ጌል</sub> በማንበብ ላይ ስለቆየ ለፌልጶስ እጅግ ምቹ ተማሪ ነበረ። ነቢዩ ኢሳይያስ ‹‹የሰማነውን ነገር ማን አምኗል?›› ብሎ የጀመረውን ሃምሳ ሦስተኛውን ምዕራፍ እያነበበ የነበረው ይህ ጃንደረባ ያመነበት ፍተነት በእርግጥም ለነቢዩ ኢሳይያስ ‹ማን አምኗል?› የሚል ጥያቄ ‹ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ አምኗል› የሚል መልስ የሚያውጥ ነው።

### የጌታ መክካክ ከዘዘው

ቅዱሳን መላእክት ለሰው ልጅ ድኅነት እጅግ የሚጓጉ ከእግዚአብሔር የተሠጡ ጠባቂዎቻችን ናቸው፡፡ እርግጥ ነው በመጀመሪያ እኛም እንደ መላእክት ክብሩን ለመውረስ ስሙን ለመቀደስ የተፈጠርን ነበርን፡፡ ግንኙነታችንም እርሱ ከእኛ ቀድመው በመፈጠራቸው ታላሳቅ ወንድሞቻችን ናቸው፡፡ ከሰው ልጅ ውድቀት በኋላ ግን ነገሮች ተለወጡ፡፡ በእኛ የባሕርይ መንስቆል ምክንያት ታላቅ ወንድም የታመመ ታናሹን እንደሚጠብቅ ጠባቂዎቻችን ሆኑ፡፡ ቅዱስ ጎርጎርዮስ ዘኑሲስ እንዳለው የሰው ልጅ ከመላእክት ጋር ክቡር ሆኖ ሲፈጠር ጠባቂን አይሻም ነበር፡፡ «ሰው በኃጢአት ከወደቀ በኋላ ግን እግዚአብሔር መላእክትን ጠባቂ

<sub>አ</sub>ደረገለት፡፡ ምክንያቱም ዲያቢሎስ ሰውን ለማ**ጥፋት ሁልጊዜ** ምክንያቶችን ስለሚፈልግ ነው››<sup>44</sup>

እነዚህ መላእክት ከጠባቂነታቸው ባሻገር ለሰው ልጅ መዳን እጅግ የሚጓጉ ሰውን ወዳጆች ናቸው፡፡ አምላክ ሰው ሆኖ በተወለደባት በዚያች ምሽት ሲዘምሩ ያደሩት በአምላክ ሰው መሆን የሚያገኙት ጥቅም ኖሮ ሳይሆን ለሰው ልጅ መዳን ካላቸው ፍላንትና ፍቅር የተነሣ ነበር፡፡ ‹‹በሰማይ ለእግዚአብሔር ምስጋና ይሁን ፤ በምድርም ሰላም›› የሚለው ዝማሬያቸው የእኛ ሰላም ለእነርሱ ምስጋና ምክንያት መሆኑን የሚያሳይ ምስጋና ነበር፡፡ (ሎቃ. ፪፥፲፬) የማያገቡትና የማይጋቡት እነዚህ መላእክት በሰማይ የሰርግ ያህል ደስ የሚሰኙት በምድር አንድ ኃጢአተኛ ንስሓ ሲገባ መሆኑ ምን ያህል የእኛ ወዳጆች መሆናቸውን ያሳየናል፡፡ (ሎቃ. ፲፩፥፲)

‹‹ሁሉ መዳንን ይወርሱ ዘንድ ስላላቸው ለማገዝ የሚላኩ መናፍስት አይደሉም?›› ተብሎ የተነገረላቸው እነዚህ መላእክት ስሰው ልጅ ካላቸው ፍቅር የተነሣ ለሁሉ መዳን የሚፋጠኑትን ሐዋርያት ለማገዝ ተልከው ሐዋርያት በሚገባ ተራድተዋል፡፡ (ዕብ.  $\delta^{\dagger}$ ፲፬) ሐዋርያት ጌታችን ባረገበት ዕለት መምህራቸውን ወደ ሰማይ

St. Gregory of Nyssa, About the Life of Mosses in Migne, pp

ሸኝተው በትካዜ ሰማይ ሰማዩን ሲመለከቱ ከአሳባቸው ያባንኗቸው ሁለት መላእክት መጥተው ነበር። ‹‹የንሊሳ ሰዎች ሆይ ስለምን ቆማችኋል? ይህ ከእናንተ ወደ ሰማይ የወጣው ኢየሱስ ወደ ሰማይ ሲሔድ እንዳያችሁት እንዲሁ ይመጣል›› ብለው ሐዋርያትን ወደ ጸሎት አሠማርተዋቸው ነበር። (ሐዋ. ፩፥፲፩)

የሐዋርያት ሥራን ስናነብ መላእክቱ ሐዋርያትን ሲያግዙ ፣ ሲያሰማሩ እናገኛቸዋለን፡፡ በሕልም በራእይ እየተገለጡ ሲያበረቱ ፣ የታሰሩትን ከወሀኒ እያወጡ ወደ አገልግሎታቸው ሲመልሱ ፤ (ተነሥ ፣ ታጠቅ ጫጣህን አድርግ) እያሉ ሲያግዙ ፣ **ከወንዝ ግ**ዶ ቆመው (ወደዚህ ተሻገርና እርዳን) አያሉ ሕዝቡን ወከለው ሲጣሩ እናገኛቸዋለን፡፡ <sup>45</sup> መሳእክት በሐዋርያት የወንጌል አ**ገ**ል**ግ**ሎት ላይ ከነበራቸው ድርሻ መጠን ከመብዛቱና ከመጀመሪያዎቹ ክርስቲያኖች *ጋር ከነበራቸው ቅርበት የተነሣ ክርስቲያኖች በተሰበሰቡበት ቤት በር* ሲንኳኳ እንኳን ((መልአክ ይሆናል)) እስከማለት ተደርሶ ነበር:: (ሐዋ. ፲፱፥፲፮) አሁን ደግሞ አንድ መልአክ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ መዳንን ይወርስ ዘንድ ስለሚገባው ‹‹ፌልጶስን ከኢየሩሳሌም ወደ ኃዛ ወደሚያወርደው ምድረ በዳ ወደ ሆነ መንገድ ሂድ አለው›› (AP. Z+ZZ)

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> የሐዋርያት ሥራ ፩፥፲፬ ፡ ፲፱፥፰ ፡ ፲፯፥፬ ፡ ፳፯፥፳፫

እዚህ ላይ መነሣት የሚገባው ትልቁ ጥያቄ መላእክት ሐዋርያቱን እየሔዱ ‹በዚህ ሒድ› ‹በዚያ ሒድ› እያሉ ከሚጠቁሙ ራሳቸው ለምን አይሰብኩም የሚለው ጥያቄ ነው፡፡፡ ፊልጶስን ወደ ጋዛ ወደሚያወርደው መንገድ እንዲሔድ ከመንገር ራሱ ፈጣኑ መልአክ ለምን ወደ ጃንደረባው ቀርቦ አያስተምረውም? በአጠቃላይ መላእክት ስለምን ሰዎችን በማስተማር በስብክተ ወንጌል አገልግሎት ላይ አልተሠማሩም? እግዚአብሔር ዛሬ ሰብኮ ነገ የሚታክተውን ፣ እንደ ዮናስ አልሔድም እያለ የሚሟገተውን የሰው ልጅ ሒድና አስተምር ከሚል ለምን መላእክቱን በቀጥታ ለሰው ልጅ አስተማሪዎች አላደረጋቸውም?

የምንሰብከውን መኖር ከሚሳንን ከእኛ ጋር ከሚታንል ስለምን ‹ፌቃዱን የሚያደርጉ መናፍስቱን› ከቅድስና ጋር እንዲሰብኩለት አላሰጣራቸውም? እንደ ኢሳይያስ ከንፈሮቻችን የረከሱብንን እኛን ‹ማንን እልካለሁ› እያለ ከሚለምን የእኛን ለምጽ ጉጠት ይዞ በፍሕም የተኮሰውን ቅዱስ ሱራፊ ለምን አይልከውም? ከእኛ አነርሱ አይሻሎትምን? ቅድስና የሚያንድስንን ፣ ዕውቀት የሚከፈልብንን ፣ ማጣሽ ዕድሚያችንን በእንቅልፍ የምናሳልፈውን አኛን ‹ሒዱና አስተምሩ› ከሚለን ትጉሐኑን ፣ አዋቂዎቹን ፣

ዕረፍት የማይሹትን ፣ ስሙን በምንም የማያስነቅፉትን መላ<sub>እክት</sub> ስለምን አይልካቸውም?

ይህ የመላእክት ‹ሐዋርያትን ለወንጌል የማሰማራት <sub>ብቻን</sub>
ሚና የኦርቶዶክሳውያን አበውን ትኩረት የሳበ ጉዳይ ነበር፡፡ ቅ<sub>ዱስ</sub>
ዮሐንስ አፈወርቅ ‹‹መላእክት እንዴት ስብከትን እንደሚያግዙ
ተመልከቱ ፤ ራሳቸው ግን አይሰብኩም፤ ሰባክያኑን ግን ወደ ሥራ
ይጠራሉ›› ሲል ቅዱስ አውግስጢኖስ ደግሞ ‹‹የኢሳይያስን መጽሐፍ
ያነብ ለነበረው ጃንደረባ ያብራራለት ዘንድ መልአክ እንዳልተላክለት
ወይንም ደግሞ በእግዚአብሔር ጻጋ ብቻ ያለ ሰው እርዳታ ወንጌሉ
መረዳት እንዳልቻለ እናስተውላለን፡፡ ከዚህ በተቃራኒ
ከእግዚአብሔር የተሳከው መምህር ፊልጶስ ወደ እርሱ መጣ ፤
አብሮት ተቀመጠ ፤ በሰብአዊ ቃልና አንደበት ቅዱሱን መጽሐፍ

እርባጥ ነው በጣት የሚቆጠሩ ጊዜያት መላእክት ተገልጠው የምሥራች ሰብከዋል፡፡ ለዚህ ለዘካርያስ (የምሥራች ልሰብክልህ ተልኬያለሁን ያለው ቅዱስ ገብርኤል (ሎቃ. ፩፥፲፱) ፡ ለእረኞች የሰበከላቸውና አብረውት የተገለጡት መላእክት (ሎቃ. ፪፥፲) ፡

<sup>46</sup> St. John Chrysostom, Homily 15 On Acts, St. Augstine, On the Christian doctrines, pref. 7

ቅፋስ ዮሐንስ ‹‹በምድር ለሚኖሩ ለሕዝብም ለነንድም ለቋንቋም
ለመገን ሁሉ ይስብክ ዘንድ የዘላስም መንኔል ያለው ሌላ መልአክ
ከስማይ መካከል ሲበር አየሁ›› ያለው በሰማይ ሲሰብክ የታየው
መልአክ (ራአ. ፲፬፡፮) ፡ ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹እኛ ከሰበክንላችሁ
መንኔል የተለየ ሴላ መንኔልን የሰማይ መልአክም ቢሆን ቢሰብክ
የተረገመ ይሁን›› ብሎ መናንሩ (ንላ. ፩፡፰) መላአክት አልፎ አልፎ
በመነለጥ የምሥራችን መስበካቸውን ያሳያል፡፡ ይህ ግን አጅግ
በተቂት ቦታዎች የተፈጸመ እንጂ ለእያንዳንዱ ክርስቲያን የማስተማር
ሥራ ጨርሶ ለመላአክት አልተሰጠም፡፡

አርባጥ ነው ከኢትዮጵያዊው ጃንደረባው በተለየ መንገድ የአግዚአብሔር መልአክ ስቆርኔሴዎስ ተገልወ በቀጥታ አንጋግሮት ነበር። (ሐዋ. ፲፡፫) ቆርኔሴዎስ መልአክ ይታየው ዘንድ የቻለው በጻሎትና በምጽዋት ይተጋ የነበረ ሰው ስለነበረ መሆኑን ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርት ((ምጽዋት ስቆርኔሴዎስ የሰማይን በር ከፈተችስት)) በማለት መስክሯል። (47

ይሁንና መልአኩ ለቆርኔሎዎስ ቢንለጥለትም የማስተማሩን ሥራ ግን አልሠራም፡፡ ‹‹መልአኩም አለው፡- ቆርኔሌዎስ ሆይ ጳሎትህና ምጽዋትህ በእግዚአብሔር ፊት ለመታሰቢያ እንዲሆን ዐረን

St. Chrysostom, Homily Acts 22

፡፡ አሁንም ወደ ኢዮጴ ሰዎችን ልከህ ጴጥሮስ የሚባለውን ስምዖንን አስመጣ፡፡ እርሱ ቤቱ በባሕር አጠንብ ባለው በቍርበት ፋቂው በስምዖን ዘንድ እንግድነት ተቀምጦአል፡፡ ልታደርገው የሚገባህን እርሱ ይነግርሃል›› ሐዋ. ፲፥፮–፮

መልአኩ ራሱ ለቆርኔሴዎስ ሊያደርግ የሚገባውን መንገር ይችል ነበር። ሆኖም ወደ ጴጥሮስ ላከው እንጂ ራሱ አላስተማረውም። ‹‹ሁሉም ነገር በመላእክት መሣሪያነት ሊጠናቀቅ ይችል ነበር። ነገር ግን እግዚአብሔር ከእኛ ከሰው ልጆች መካከል ለቃሉ አገል ጋዮችን ጨርሶውኑ ባይመርጥ ኖሮ ለሰው ዘር መዋረድ በሆነ ነበር››<sup>48</sup>

ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ ሐዋርያው ቅዱስ ጳውሎስን ባወደሰበት ድርሳት ‹‹መላእክት ወንጌልን ለእንዳንዱ ሰው ይሰብኩ ዘንድ ስለምን አይላኩም? ምክንያቱም በሰው ተፈጥሮና በመላእክት ተፈጥሮ መካከል ታላቅ ልዩነት አለ፡፡ ስለዚህ የሰው ልጅ ‹የእኔ ተፈጥሮ ከመላእክት ተፈጥሮ የተለየ እኮ ነው› ብሎ ለስንፍናውና ለቸልተኝነቱ ምክንያት እንዳያንኝ መላእክት ሰባኪያን ሆነው ወደ ሰው አልተላኩም፡፡ ምትን የመንቀል ኃይል ያለው ቃል ፤ የኃጢአት ይቅርታን የሚመጥ ቃል ፤ ለዕውሩ ብርሃን የሚመልስ

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> St. Augstine, Christian Instractions, preface 6

ቃል ፡ ምድርን ወደ ሰማይነት የሚቀይር ቃል ከምድራዊው የሰው አንደበት መውጣቱ ምንኛ ይደንቃል?››<sup>49</sup>

በአርባጥም ቅዱሳን መላእክት ለእያንዳንዱ ሰው መምህራን

ፓታው ቢላኩ እያንዳንዱ ሰው መላእክትን ለማየት የሚያስችል
የቆርኔሴዎስ ዐይነት በጾምና ምጽዋት የበረታ ትክሻ የለውም፡፡

(ንጻሬ መላእክት) (መላእክትን መመልክት) ደባሞ ሁሉም ሰው
የሚደርስበት መዐርባ አይደለም፡፡ ከዚያም በተጨማሪ አንድ ሰው
በሰማይ መልአክ ቢሰበክለት ካለ ፍርሃት ንጻ ሆኖ አይሰማም፡፡

መንጌል ደባሞ በንጻነት የምናምንባት እንጂ በፍርሃት የምንቀበላት
አይደለችም፡፡

## ወደ ስረገካው- ሮጠ

ፊልጶስ ሐዋርያት ከሾጧቸው ከመጀመሪያዎቹ ሰባት ዲያቆናት አንዱ ነው፡፡ በዲያቆናቱ የስም ዝርዝር ከሊቀ ዲያቆናት እስጢፋኖስ በመቀጠልም በሁለተኛ ደረጃ የተቀመጠው እርሱ ነበር፡ ፡ (ሐዋ. ፯፥፭) ከሰባቱ ዲያቆናት ስድስቱ የተሠጣቸውን አደራ ተወተተው ‹‹በዲቁና ሥራ በመልካም ያገለገሉ ለራሳቸው ትልቅ

<sup>49</sup> Preaching in the apostolic era , Fr. Tadros Malaty, page 4

ማዕረማና በክርስቶስ ኢየሱስ ባለው እምነት ብዙ ድፍረት ያገኛሉ» የሚለውን ቃል የፈጸሙ ነበሩ፡፡ (፩ጢሞ. ፫፥፲፫)

ከሰባቱ አንዱ ዲያቆን ኒቆላዎስ ግን ከሀነቱን አፍርስ ሃይማኖቱን ጥሶ ክሀደት የሚያስተምር መናፍቅ ሆነ። በዚህም ምክንያት የኤፌሶን ቤተ ክርስቲያን አለቃ ሲመሰንን የተመሰንነበት በን ጎኑ ‹‹ይህ ነገር አለህ የኒቆላውያንን ሥራ ጠልተሃልና›› የሚል ሲሆን የጴርጋሞን ቤተ ክርስቲያን አለቃ ደግሞ ‹‹የኒቆላውያንን ትምህርት የሚጠብቁ ሰዎች በአንተ ዘንድ አሉ›› ተብሎ ተወቅሷል። (ራአ. ፪፥፯፣፲፩)

ከደጋጎቹ ዲያቆናት ቀዳሚው ቅዱስ እስጢፋኖስ ግን በጸጋ እግዚአብሔር ተሞልቶ ሲሰብክ አይሁድ በአፍም በመጽሐፍም ሊቋቋሙት ስለልቻሉ በግፍ በድንጋይ ወግረው ገደሎት፡፡ የእስጢፋኖስን ሞት ተከትሎ ክርስትና ይስፋፋ ዘንድ ፈጣሪ ወድዶ ነበርና ክርስቲያኖች መከራ ሲጸናባቸው ተስድደው ወደየሀገራቱ ተበተኑ፡፡ በዚህ ጊዜ ከተበተኑት ክርስቲያኖች አንዱ ፊልጶስ ነበር፡ ፡ ከሰባቱ ዲያቆናት በተራ ቁጥር አንድ የተቀመጠው ከተገደለ ተረኛው ሁለተኛው መሆኑ አይቀርምና ዲያቆኑ ፊልጶስ ከኢየሩሳሴም ወጣ፡: እንደ ጌታውም (በሠማርያ ሊያልፍ ግድ ሆነበት)
በሰማርያም ሰብኮ ብዙዎችን አሳምኖ አጠመቀ:: ከኢየሩሳሌምም
ጴተሮስና ዮሐንስ መጥተው በተጠመቁት ለይ እጅ በመሜን ጸጋ
መንሬስ ቅዱሳን አሳደሩ:: ፌልጶስም ሐዋርያዊ ተልዕኮውን
በተናቁት ሣምራውያን ላይ ጀመረ:: ((በኢየሩሳሌምም በይሁዳም
በሠማርያም እስከ ምድር ዳርቻ ድረስ ምስክሮቼ ትሆናላችሁ))
የሚለውን የጌታችን የስብከት ካርታ ተከትሎ በመስበኩም የትምህርቱ
ቃል ከሠማርያ ተነሥቶ የሳባ ንግሥት እስከመጣችበት (እስከ ምድር

ከመጀመሪያዎቹ ዲያቆናት አንዱ የሆነውን ይህን ዲያቆን
እስቲ እናመስግነው!? ነፍሳትን ለማዳን በምድሪ በዳ መካከል
በፍተነት ከሚሔድ ከሰረገላ ጀርባ የሚሮጠውን ይህንን ዲያቆን
«ዲያቆናት: ፕጹሐፕ: አለ: አቅለሉ: ከነሬሆሙ፡ ለተልዕኮ፡
መሥጢር››: (ለምሥጢር ይላኩ ዘንድ ክንፎቻቸውን ያቀለሉ
ንጹሐን ዲያቆናት) የሚለው ምስጋና ምንኛ ይገባው ይሆን?

አግዚአብሔር ከሚጠላቸው ሰባት ነገሮች አንድዋ (ወደ ክፉ የምትሮጥ አግር)ን ከሆነ ሰውን ለማዳን የሮጡ የፊልጶስ አግሮች ምንኛ የተደነቁ ናቸው? (ምሳ. ፯፥፲፰) (መልካሙን የምሥራች የሚያወሩ አግሮቹ እንዴት ያጣሩ ናቸው?) (ሮሜ ፲፥፲፰) እንደ

ጴተሮስ አሕዛብን አስተምር የሚል ሕልም ማየት ሳያስፈልገው ወደ ሰማርያ የገሰገስ ፣ አሁን ደግሞ አንድን አፍሪካዊ ለማዳን በእርሱም ወገኖቹን ለመታደግ የሚሮጠው ይህ ፊልጳስ እተፍ ከብር ይገባዋል። ፣ የታቦተ ጽዮንን መማረክ ለመናገር ከሮጠው ወሬኛ ይልቅ ፣ የአቤሴሎምን ሞት ለመንገር ከሮጠው አኪማስ ይልቅ ለሴላው መዳን የሚሮጥ የመንፈስ ቅዱስ ፈቃድ ፈጻሚ ፊልጳስ ምስጉን ነው።

በዚያች ምድረ በዳ በፍጥነት የሚገሰግሱትን የኢትዮጵያዊው ተጓዥ ፈረሶች ለማስቆም ፊልጶስ በትጋት ሮጠ፡፡ የጃንደረባው የቤተ መንግሥት ፌረሶች እንደ ከተማ ኃሪ የሚያዘግሙ ሳይሆኑ ሀገር አቋራጭ ኃላቢዎች ናቸውና ሳያመልጡት ሮጦ አስቆጣቸው:: ፊልጶስ ‹ወደ እኔ መጥታችሁ ተማሩ ፣ ደጅ ጥኑኝና ስሙኝ ፣ ታዝጉዙልኝ ነስንሱልኝ!> የሚል ሰባኪ አልነበረም፡፡ ራሱ ደጅ ጸንቶ ፣ በትሕትና አባብሎ ፣ ተማሪውን በሩጫ እየተከተለ የሚያስተምር ፣ በፈረስ ተቀምጦ የሚታጀብ ሳይሆን ፈረስ እየተከተለ የሚሰብክ ትሑት መምህር ነበር፡፡ ለነንሩ ‹እስመ፡ስሙ፡ይመርሐ፡ ጎበ: ግብሩ›፡ (ስሙ ወደ ሥራው ይመራዋል) እንዲሉ የስሙ ትርጓሜም ከሥራው ጋር የሚሔድ ነው፡፡ ፊልጶስ ማለት በግእዙ ‹ፈያጼ፡ አፍራか፡ ‹ነያኤ፡ አፍራか፡ (ፈረሶችን 1ሪ) ማለት ሲሆን

በባሪኩም (Philos - ፍቅር Hippos - ፈረሶች) (መፍቀሬ አፍራስ) የፈረሶች ወዳጅ ማለት ነው: :

ቅዱስ ፊልጶስ ለኢትዮጵያውያ ቤተ ክርስቲያን የማይዘንጋ ባለ ውስታዋ ነው፡፡ በጋዛ መንገድ በምድረ በዳ በሩሜ እየተከተለ የዘላለም ሕይወትን ስንቅ ለጃንደረባው አስይዞ የሰደደላትን ይህንን ደግ ሐዋርያ የኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን ‹‹የክርስትና አባትዋ ስለሆን በስሙ ቤተ ክርስቲያን አንጻ ጽላት ቀርጻ ታከብረዋለች፡፡፡<sup>50</sup> በጸሎቱና በአማላጅንቱም ትታመናለች››<sup>51</sup>

መልክዐ ፊልጰስ በተሰኘው የምስጋና ጸሎትዋም ይህንን ዲያቆን ስታመሰግን ፡- ‹‹ሰላም ለአእዛኒከ እለ ሰምዓ በከዋላ ቃለ መንፈስ ቅዱስ ዘይቤ ትልዎ ለሰረገላ›› ‹‹ይህን ሰረገላ ተከተለው የሚለውን የመንፈስ ቅዱስ ቃል ለሰሙ ጆሮዎችህ ሰላምታ ይገባል››

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> የኢትዮጵያውያን ባለ ውለታ ሐዋርያ የሆነው የዲያቆኑ ቅዱስ ፊልጶስ ብቸኛ ሕንፃ ቤተ ክርስቲያን ደብረ ምጥማቅ ቅዱስ ፊልጶስ ተሰኝቶ በብፁዕ ወቅዱስ አቡነ ተክለ ሃይማኖት አነሳሽነትና መልካም ፌቃድ በ1978 ዓ.ም. የተመሠረተ ሲሆን በአዲስ አበባ ሀገረ ስብክት ኮልፌ ቀራንዮ ክፍለ ከተማ ይገኛል፡፡ ዓመታዊ ክብረ በዓሉም ጥቅምት 14 እና የካቲት 20 ይክብራል፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ከክርስቶስ ልደት እስከ *ዕሥራ* ምዕት ንጽ 7% /

‹‹ሰላም ለሰኰናከ ወለመከየድከ ዕጉሥ ፤ ሦከ አሜከላ በሊሀ በፍኖተ ሣምር መብእስ›› ‹‹በሰማርያ መንገድ ሹል የሆነውን እሾህ ለታገሰ ተረከዝህ ሰላምታ ይገባል!›› በማለት ታመሰግነዋለች፡፡ 52

## ሲያነብ ሰማው

ፌልጶስ ወደ ጃንደረባው በቀረበ ጊዜ ‹‹ሲያነብ ሰማ›› ይህም ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ መጽሐፉን በለኆሳስ ሳይሆን ድምፁን ከፍ አድርን ያነብ እንደነበር ያሳያል፡፡ ታሪክን መለስ ብለን ስንቃኝ ይህ ልማድ የጃንደረባው ብቻ ሳይሆን የጥንት አንባቢያን ሁሉ ልማድ እንደነበረ ለመረዳት እንችላለን፡፡

በተንት ዘመን ቅዱሳት መጻሕፍትን ከሚያነቡ ይልቅ የሚሰሙ ሰዎች ቁጥር ይበዛ ነበር። ለዚህ መነሻ ምክንያቱ አብዛኛው ሰው መጻሕፍትን ለራሱ የመግዛት አቅም ያልነበረው ሲሆን ቢኖረውም የመጻሕፍት አቅርቦት ለሁሉ የሚዳረስ አልነበረም። ከዚያም ባሻገር በተንታውያኑ ዘንድ ማንበብ የሚችሉ ሰዎች በቁጥር እጅግ ውስን ነበሩ። በዚህ የተነሣ መጻሕፍትን ከማንበብ መስጣት የብዙ ኃን ልማድ ነበረ።

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> መልክዐ ፊልጶስ ግእዝና አማርኛ 1999 ዓ.ም. አዲስ አበባ

ከዚህ ባሻገር በመጀመሪያይቱ ቤተ ክርስቲያን ቅዱሳን መጻሕፍትን ጮኾ ማንበብና ምእመናንም በጽሞና መስማታቸው እጅባ የተለመደ ተግባር ነበር። ‹‹ይህች መልእክት በእናንተ ዘንድ ክተነበበች በኋላ በሎዶቅያ ሰዎች ማኅበር ደግሞ እንድትነበብ አድርጉ። ከሎዶቅያም የምትገኘውን መልእክት እናንተ ደግሞ አንብበ››› (ቆሳ. ፬፥፲፮) ‹‹ይህ መልእክት ለቅዱሳን ወንድሞች ሁሉ እንዲነበብ በጌታ አምላችኋለሁ›› (፩ተሰ. ፩፥፳፯) የሚሉት መጽሐፍ ቅዱሳዊ ጥቅሶች መጻሕፍትን ጮኾ ማንበብ የመጀመሪያዪቱ ቤተ ክርስቲያን ባሕል እንደነበረ ያስረዳናል።

ከሐዋርያት በኋላ ከተነሡ አባቶች አንዱ የሆነው ሰማዕቱ ዮስጦስ በዚያን ዘመን የነበረው ሁኔታ ሲንልጥ ‹‹ጊዜው የፈቀደውን ሰዓት ያህል የሐዋርያት መልእክታትና የነቢያት መጻሕፍት ይነበቡ ነበር›› ብሏል፡፡ ኦርቶዶክሳዊት ቤተ ክርስቲያን ይህንን ጥንታዊ ሥርዓት እስከ አሁንም ድረስ ጠብቃ የምትከተለው ሲሆን ቅዱሳት መጻሕፍትን አንድ ሰው ቆም ጮኾ የሚያነብበት ሥርዓት እጅግ የተለመደ ነው፡:

ወንጌል ሲነበብ ደግሞ ‹‹ሃሌ ሉያ ጌታችንና መድኃኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ የተናገረውን ቅዱሱን ወንጌል ቆጣችሁ ስሙ›› ብሎ ዲያቆኑ ያውጃል:: ምእመናንም ‹‹የክበረ የወንጌልን ቃል ለመስጣት የተገባን ያድርንን›› ብለው በዜማ ይመልሳሉ፡፡ ከዚህ በኋላም ቤተ ክርስቲያን ወንጌል የንጉሥ ቃል እንደመሆኑ ጥላ ዘርግታ መብራት አብርታ ታነበዋለች፡፡ የአምላክ ቃል እንደመሆኑ ደግሞ (በቅዱስ ወንጌልህ ቃል እናምናለን› እያለች ልጆችዋን ታሳልማለች፡፡

በስኆሳስ ማንበብ ወይም ለራስ ብቻ ማንበብ በጥንት ዘመን ጨርሶ አልተለመደም፡፡ አንድ ሰው ድምዕ ሳያሰማ ማንበቡ እንደ ብርቅ የሚነገርም ነገር ነበር፡፡ ከኢቅያ ጉባኤ በኋላ ከተነሡ አባቶች አንዱ የሆነው ቅዱስ አውግስጢኖስ ከእርሱ የቀደመ መምህሩ ቅዱስ አምብሮስ መጻሕፍትን በሆዱ ያለ ድምፅ ሲያነብ ባየ ጊዜ ተደንቆ እንዲህ ብሏል፡-

‹‹አምብሮስ ሲያነብ ዓይኖች ገጹን ቀርጸው ያስቀሩ ነበር፡፡
ልቡ ደግሞ ትርጓሜውን ይረዳ ነበር፡፡ ድምፁ ግን ዝም ብሎ ፡
አንደበቱም ጸፕ ብሎ ነበር፡፡ ማንም ስው በነጻነት ቀርበ
ሲያነጋግረው ይችል ነበር፡፡ አንግዶች የሚቀበለው ቀድጣችሁ ንገሩኝ
ሳይል ነበር፡፡ ልንጠይቀው ወደ እርሱ ስንሔድም እንዲሁ በዝምታ
ሲያነብ አገኘነው ምክንያቱም እርሱ እንደሌላው ስው ጮኾ እያነብም
ነበር›› ብሎ እንደብርት ክስተት ጽፎታል፡፡<sup>53</sup> ስው በሆዱ
ከሚያነበው ይልቅ ጮኾ የሚያነበው የበለጠ በሕሊናው ተቀርጾ

<sup>53</sup> St. Augstine, Confessions, Book 6, Chapter 3

ይቀራል፡፡ የሚሰሙትም ሰዎች ቃሉን የበለጠ ይረዱታል፡፡ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባም ጮኽ ማንበቡ ይህ ሥርዓት ምን ያህል ተንታዊ እንደነበረ ያስረዳናል፡፡



#### 

### የሰረገላ: ጉባኤና: ጥምቀት

ይቤሉ: መንፈስ: ቅ무ስ: ለፊልጶስ::

ሑር:ተልም:ለዝንቱ:ስረባላ:*ዘ*አፍራ**ስ**:

ፊልጶስ:መሀሮ:ለባኮስ:በአንተ:ክርስቶስ:

ወአጥመዋ:በማየ:ጥምቀት:ሐዲስ:

አማባርጋሪ:ዘፊልጳክ

#### የምታነበውን ታስተውከሞከህን?

መጻሕፍትን በማንበብ እና በማስተዋል መካከል እጅግ ሰፊ ልዩነት አለ፡፡ ከሁሉም ይልቅ ደግሞ ማስተዋል የሚጠይቀው መጽሐፍ ቅዱስ ነው፡፡ አይሁድ የብሎይ ኪዳንን መጻሕፍት ዕለት ዕለት በምኩራቦቻቸው ያነቡና ያስነብቡ ነበር፡፡ ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹በየሰንበቱ የሚነበቡትን የነቢያትን ድምፆች ስላላወቁ›› ብሎ እንደገለጸው መጻሕፍትን ቢያነቡም አያስተውሉም ነበር፡፡ (ሐዋ. ፲፫፥፳፯) በዚህም ምክንያት ክርስቶስን ሰቅለው ለመግደል በቁ፡፡

በቃላቸው የሚያውቁትን የኢሳይያስን ትንቢትና የዳዊትን መዝሙር ማስተዋል ስላልቻሉ ራሳቸውን ለፍርድ አሳልፈው ሰጡ፡፡

በማንበብና በማስተዋል መካከል ልዩነት ስላለ ጌታችንም ባስተማረበት ጊዜ ስለ ነቢዩ ዳንኤል ትንቢት በተናገረ ጊዜ ደጋግሞ (‹አንባቢው ያስተውል›› ይል ነበር፡፡ (ማቴ. ፳፬፥፲፭) ከትንሣኤው በኋላም ለደቀ መዛሙርቱ (‹መጻሕፍትን ያስተውሉ ዘንድ አእምሮአቸውን ከፈተላቸው›› ተብሎ ተጽፎአል፡፡ (ሉቃ. ፳፬፥፵፭)

አንድን መጽሐፍ ማንበብ ይቻላል ውስሙን ለመረዳት ግን የባድ ማስተዋል ያስፈልጋል፡፡ አንዳንድ ሰው የመጽሐፍ ስም በተጠራ ቁጥር ‹‹አንብቤዋስሁ›› እያለ ይኩራራል ከመጽሐፉ ቢጠየቅ *ባን አንዳች አይመ*ልስም፡፡ እንዲህ ዓይነቱን ሰው አባ ጊዮርጊስ ዘጋስሜ ሲገልጸው ‹‹ይትሚካሕ፡ በአንብቦታ፡ ወኢየአምር፡ ዘውሳጢ ታ›› ‹‹በማንበቡ ይመካባታል ፤ በውስጥዋ ያለውን ግን አያውቅም›› ይለዋል፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ ሁልጊዜ አዲስ ሁልጊዜ *እንግዳ የሆነና ባነበቡት ቁጥር አዲስ ነገር የሚያገኙበት ባሕር ነው*፡፡ መጽሐፍ ቅዱስን ከኦሪት ዘፍጥረት እስከ እስከ የዮሐንስ ራእይ ድረስ አንብቦ ‹ጨርሼዋለሁ› ብሎ የሚያስብ ሰው መጽሐፍ ቅዱስ ምን እንደሆነ ያልተረዳ ሰው ብቻ ነው፡፡ አንድ ግሪካዊ ካህን እንዳሎት *መጽሐፍ ቅዱስ ማለት ተወልደህ ባደግ*ህበት ቤት ውስጥ

የማታውቀው አዲስ ክፍል የማግኘት ያህል ሁሌ እንግዳ የሆነ መጽሐፍ ነው፡፡ ፡ <sup>54</sup> ስለዚህ ማስተዋል ለመጽሐፍ ቅዱስ ንባብ እጅግ ወሳኝ ነገር ነው፡ ፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ እያነበበ የነበረው የተፈጸመ ትንቢትን ነበር። በእርሱ ቁስል እኛ ተፈወስን የሚለውን ስለ ክርስቶስ መከራ የሚናገረውን ቃል እያነበበ ቢሆንም ስለ ተገረፈውና ስለ ቆሰለው መሲሕ ግን ምንም አልሰማም ነበር። እግዚአብሔር ለዚህ ሰው የክርስቶስን መምጣት የሚናገር አስተማሪ የላክለት ከኢየሩሳሌም ሲመለስ ነበር። ወደ ኢየሩሳሌም ገና ሲንዝ ስለ ክርስቶስ ቢማር ኖሮ ወደ ኢየሩሳሌም ሲደርስ በክርስቶስ ተከታዮች ላይ የሚደርሰውን መከራ በትኩረት ያይና ገና ከማመኑ መልሶ ወዲያው በመከራ ይፈተን ነበር።

‹ስእግዚአብሔር የሥራ ጊዜ አለው› ተብሎ እንደተጻል
እግዚአብሔር መንፈስ ቅዱስ ወደ ጃንደረባው ፊልጶስን የላክለት
በተገቢው ቅጽበት ነበር፡፡ ከፊልጶስ ጋር ሲገኖች ጃንደረባው
ከትንቢተ ኢሳይያስ ስለ ክርስቶስ መከራ በግልጥ የሚናገር ወሳኝ
ምዕራፍ ላይ ደርሶ ነበር፡፡ ይህ ብቻም ሳይሆን ስረገሳው ተጉዞ እስከ
ውኃ ዳር እስከሚደርስ ድረስ ፊልጶስ ‹‹ከዚህ መጽሐፍ ጀምሮ ስለ

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Bishop Kallistos ware, Orthodox Study Bible, page 1757

አየሱስ ወንጌል›› በበቂ ሁኔታ ሊያስተምር የሚችልበትን ጊዜ ታሳቢ ያደረገ ነበር፡፡ ከተገናኙበት ውኃው ጋር እስከደረሱበት ያለው ስዓትም ቀርበ ፣ አናግሮ ፣ ሰብኮ እስከማጥመቅ የሚያስችል ትክክለኛ ቅጽበት ላይ ፊልጰስን ያደረሰው የእግዚአብሔር ሪቅድ ነበር፡፡

‹‹ፌልጶስ ወደ ሰረንሳው ቀርቦ ‹‹የምታነበውን ታስተውስዋለህን?›› አለው፡፡ ጃንደረባውም ‹የሚ*መራኝ* ሳይኖር እንዴት ይቻለኛል?› አለ››

ወዳጄ ሆይ ለአንድ አፍታ ከንባብህ ቀና ብለህ ነገሩን በራስህ አድርገህ አስበው: ፡ በመንገድ ላይ በትራንስፖርት ተሳፍረህ እያነበብህ ስትሔድ አንድ የማታውቀው ወጣት ቀረብ ብሎ (‹የምታነበውን ታስተውስዋስህን?›› ብሎ ቢጠይቅህ ምን ይሰማህ ይሆን?

ልብ በል ከዚህ በፊት አይተኽሙ የማታውቀው ሰው የምታነበው ይገባሃል ወይ? › ሲልህ ምን ትለዋለህ? የአንተን ምላሽ አሳውቅም በእኔ ገጠመኝ ግን ይህ ጥያቄ ምናልባትም ትልቅ ጠብ ሲያስነሣ የሚችል ይመስለኛል፡፡ ምናልባትም ‹‹የት ታውቀኛለህ? ሳስተውለው አላስተውለው አንተን ምን ያገባሃል?...›› ለሚል የተካረረ ንግግር መነሻም ሊሆን ይችላል፡፡ ይህ በተራ ሰው ደረጃ

ነው: ፡ ቁጭ ብሎ የሚያነበው ሰው ባለጠጋና የእንድ ሀገር የገንዘብ ሚኒስቴር ከሆነ ደግሞ ምላሹ ከበድ ሳይል አይቀርም፡ ፡ ባለ ሥልጣኑ አሽከሮቹን ‹‹ይህንን ደፋር ልክ አስገቡልኝ›› ብሎ ሊያዝዝም ይችል ይሆናል፡ ፡ እንዲህም የማያደርጉ ባለ ሥልጣናት ሊኖሩ ይችላሉ፡ ፡ ሆኖም ‹የምታነበው ይገባሃል› ብሎ የጠየቀውን ሰው በሰረገላ ላይ አብሮት እንዲቀመጥ የሚለምን ትሑት ግን ብዙም ያለ አይመስለኝም፡ ፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ‹‹ፌልጵስ ‹የምታነበውን
ታስተውለዋስህን? ብሎ ሲጠይቀው አልተበሳጨም ፣ አልተቃወመም
፣ ብዙ ሞኝ ሰዎች እንደሚመስላቸው ክብሩ እንደተነካ አድርጎም
አልቆጠረውም›› እጅግ የሚገርመው ወጣቱን ፌልጵስ ‹አንተ ጣን
ነህ? ከየት ሀገር ነው የመጣሽው?› ብሎ እንኳን አልጠየቀውም፡፡
አንደ ሐዋርያ እንደ ዲያቆን ስላከበረው ነው ይህንን ዓይነት ትሕትና
ያሳየው አንዳንል ሐዋርያ ይሁን ፣ ዲያቆን ይሁን የሚያውቀው ነበር
የለም፡፡ ይህ ጃንደረባ ማንነትህን ሳይጠይቅ የሚያከብር ትሑት ሰው
ነበር፡፡ ተርታ ልብስ ለብሶ ወደ ሰረገላው ለሚሮፕና ከዚህ በፊት
አይቶት ለማያውቀው ሰው ‹የሚመራኝ ሳይኖር እንዴት ይቻለኛል?›
ብሎ አለማወቁን ለመግለጥ አላፈረም፡፡ ‹‹ለመማር ያለውን

<sub>ፍላጎ</sub>ትም ለመ**ማ**ስጥ አላፈረም ስለዚህ ተ**ማ**ሪ ለሆነው ለእርሱ <sub>የመን</sub>ፈስ ቅዱስ ሥጣታ ተሠጠው›› ይህ ሥጣታም ወንጌል ነበር፡፡<sup>55</sup> ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ እንዲህ ያደንቀዋል :-

(ጀንደረባው ለውጪያዊ ገጽታ ምንም ትኩረት የጣይሠጥ ሰው እንደሆነ ተመልከቱ። (አንተ ጣን ነህ?) ብሎ እንኳን አልጠየቀውም። እንከን አልፈለገበትም ፤ ሊያስመስልም አልሞከረም ፤ እንደ አዋቂ ሊታይም አልወደደም። አለጣወቁን ባለጠ እንጂ። ስለዚህ ተጣረ ፤ ቍስሎን ለሐኪሙ ገልጦ አሳየ ፤ ፊልጳስ ስለ ጉዳዩ እንደሚያውቅና ለጣስተጣር ፈቃደኛ የሆነ ሰው እንደሆነ ተረድቷል)) 56

የጃንደረባው ትሕትና ዕውቀትን የሚሻ ሰው ሁሉ ሊኖረው የሚገባ ትሕትና ነው፡፡ ብዙ ሰዎች (አላውቀውም) የምትለውን ቃል ከአፋቸው አውጥቶ መናገር እጅግ ይከብዳቸዋል፡፡ እንኳን ያነበቡትን መጽሐፍ (አልገባኝም) ለማለት ቀርቶ ያሳነበቡትን መጽሐፍ (አላነበብኩትም) ለማለት የሚቸገሩ ብዙዎች ናቸው፡፡ ' (ነብዙ ሰዎች አለማወቃቸውን አምነው ከሌላው ለመማር መጠየቅ

St. Athanasius, Festal letters 19.5

St. John Chrysostom, On the Acts of the Apostles 19

ስለሚያሳፍራቸው ከአሳዋቂነታቸው ጋር ለዘሳለም መኖርን ይመርጣሉ››<sup>57</sup>

ዕውቀት ትሕትናን አጥብቆ ይጠይቃል፡፡ አንድን ዋንጫ
በውኃ ለመሙላት ዋንጫው በመጀመሪያ ባዶ መሆን አለበት፡፡
ራሱን ባዶ ያላደረገ ሰው በዕውቀት ሊሞላ አይችልም፡፡ ትሕትና
የሌለው ሰው ሁሉን አዋቂ መስሎ መታየት ይፈልጋል፡፡
የሚያውቀውን ዕውቀትም ሁሉ ከሌሎች በትምህርት ወይ በንባብ
ያገኘው ሳይሆን አውቆት የተወለደ ያህል ይኮፈሳል፡፡ ከሌሎች
ከመጠየቅ ሞትን ይመርጣል ፤ ከእርሱ የተለየ ሃሳብ ያላቸውን ሰዎች
ለማዳመጥ አይፈልግም ፤ (ታውቀዋስህ ወይ) ተብሎ መጠየቁን ብቻ
እንደ ስድብ ይቆጥረዋል፡፡

ምሁራዊ ትሕትና የሌለው ሰው ብዙ የተማረ ቢሆንም እንኳን በተማረበት ነገር ራሱም አይጠቀምም ሌሎችን አይጠቀምም። የማያውቃቸው ብዙ ነገሮች እያሉ የሚያውቃቸውን ነገሮች ብቻ ሲያገሳብጥ ስለሚውል አዲስ ነገር የማይገኝበት እንደ ኩሬ ውኃ ባለበት የሚቀር ይሆናል። ጥያቄ ሲጠየቅም ከሚያውቀው ውጪ ከሆነ ይበሳሜል። ጠያቂዎችን ይተቻል እንጂ ‹ቆይ በዚህ ጉዳይ እስቲ ላንብብበት› እንኳን አይልም።

<sup>57</sup> St. John Chrysostom, On Genesis 35.5

አንዲህ ዓይነቱ ሰው በተጠየቀ ቁጥር አለማወቁ እየተገለጠ የሚመጣ ዓይነት ሰው ነው:: ('አንድ ነገር ብቻ አውቃለሁ ፤ እሱም ምንም አለማወቄን ማወቄን ነው›› በሚል ንግባሩ የሚታወቀውና (የምሁራዊ ትሕትና ጠባቂ ጻድቅ) (The patron saint of intellectual humility) ተብሎ የሚጠራው ግሪካዊው ፈላስሩ ሶቅራጥስ እንዲህ ያሉትን ምሁራዊ ትዕቢት (Intellectual arrogance) ይዞአቸው የማያውቁትን አላውቅም ለማለት የሚቸገሩ የተማሩ ደናቁርት በአደባባይ በመስቀለኛ ጥያቄ በማዋከብ አላዋቂነታቸው እንዲታወቅ የማድረግ ልምድ ነበረው::

ምሁራዊ ተሕትና ያላቸው ሰዎች ጥፋታቸውን ለማወቅና ለመታረም የማያውቁትንም ለማወቅ ፈቃደኛ የሆኑ ሰዎች ናቸው::
ይህ የኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ምሁራዊ ተሕትና (Intellectual humility) ባለንበት ዘመን የታመነበት የዕውቀት በር የሆነ ጽንሰ ሃሳብ ሆኖ በሥነ ልቡናና በማኔጅመንት ትምህርት ዘርፍ እንደ ሙያ የሚሠጥ ለእውቀትና ለዕድገት እጅግ አስፈላጊ የሆን አንድ የትምህርት ዓይነት እስከመሆን ደርሷል::

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ የገንዘብ ሚኒስቴር ነው ፣ ሀገራትን አቀርጦ የሚጓዝ ሰው ነው ፣ ንግድ አዋቂም ነው፡፡ ነገር ግን ይህ ሁሉ እውቀቱ በመጽሐፍ ቅዱስ ላይ የመተርጎም ሥልጣን

እንደማይሠጠው በሚገባ ተረድቶ የዲያቆኑን እርዳታ ጠየቀ: :
አንዳንድ ሰዎች በሴላ የሙያ ዘርፍ ያላቸው እውቀትና በማኅበራዊ
ዘርፍ ያገኙትን ስመ ማኅተም ምክንያት አድርገው በማያውቁት ጉዳይ
ላይ ገብተው ይዘላብዳሉ፡፡ ተዉ ሲባሉም ‹እኔ ስንት ነገር የሠራሁ
ይኼ ሊያቅተኝ ነው?› ብለው ይኮፈሳሉ፡፡ ጃንደረባው ግን
ሥልጣንና እውቀት ያልፈተነው ትሑት ሰው ነበር፡፡

(የሚመራኝ ሳይኖር እንዴት ይቻለኛል) የሚለው የጃንደረባው ንግግር ለክርቲያኖች ሁሉ መጽሐፍ ቅዱስን እንዴት ማንበብ እንዳለባቸው የሚጠቁም መመሪያ ነው፡፡ መጽሐፍ ቅዱስ (‹እንደ ገባኝ መጠን ፤ እንደተረዳሁት›› እያሉ በመላምት የሚተረንም መጽሐፍ አይደለም፡፡ (‹ይህንን በመጀመሪያ እወቁ ፤ በመጽሐፍ ያለውን ትንቢት ሁሉ ማንም ለገዛ ራሱ ሊተረጉም አልተፈቀደም›› ተብሎ በግልጥ እንደተነገረ እንደ መስለው መተርጎም አይገባውም፡፡ (፪ ጴጥ. ፩፥፳)

ጃንደረባው መጽሐፍ ቅዱስ ትርጓሜ ያለው መጽሐፍ መሆኑን ከማወቅ አልፎ ለመተርጎም ደግሞ የሚመራ ሰው እንደሚያስፈልግ ጠንቅቆ ተረድቶ ነበር። አርቶዶክሳዊው የመጽሐፍ ቅዱስ አነባበብ አንዱ መገለጫም መጽሐፍ ቅዱስን ከቤተ ክርስቲያን ጋር ሆኖ ማንበብ ነው። እንደሚታወቀው ከመጽሐፍ ቅዱስ በቁጥር

የወሰነችውና ከመጽሐፍ ቅዱስ በፊት የነበረችው ቤተ ክርስቲያን ነበረች። ቤተ ክርስቲያን የመጽሐፍ ቅዱስ ጸሐፊ ፣ ቆጣሪና ሰፋሪ ናት። በዚህ የተነሣ አንድ አንባቢ መጽሐፍ ቅዱስን ሲያነብ ‹ቤተ ክርስቲያን ይህንን ቃል እንዴት ትተረጉመዋለች› ብሎ በቤተ ክርስቲያናዊ ንባብ (ecclesiastical reading) ማንበብ አለበት። አንዲህ ዓይነት ትሕትና ካለው እንደ ጃንደረባው ሁሉን ይማራል። ከጃንደረባው አጠንብ የነበረው ቤተ ክርስቲያን ዲያቆን ፊልጵስ ነበር። አኛም መጽሐፍ ቅዱስን ለመረዳት አጠንባችን ካሉ መምህራን ጀምሮ መጻሕፍትን ተርጉመው የጻፉ ሊቃውንትን በማንበብና በመጠየቅ መረዳት እንችላለን።

የአሪት ዘሴዋውያን ትርጓሜው ቢጠፋበት ተማሪዎቹን አንድ ጊዜ ቆዩኝ ብሎ ጸሐፊውን ሙሴን በአካለ ነፍስ ጠርቶ ተርጉምልኝ ብሎ እንደጠየቀው እንደ አባ እንጦንስ በቀጥታ የመጽሐፉን ጸሐፊዎች የምናነጋግርበት ቅድስና ባይኖረንም እንኳን ቢያንስ እንደ ጃንደረባው አጠገባችን ያሉ መምህራንን አክብረን መጠየቅ ይገባናል። ፡ ጃንደረባው ፊልጶስን በወጣትነቱ ሳይንቅ ፣ ባለባበሱ ሳያናንቅ ወደ በረገሳው ወጥቶ እንዲቀመጥ ለመነው።

''ራስን በመግዛት በጨዋነት መመለሱና ንግግሩን መቀጠሉ ብቻ አይደለም: : ተራ ልብስን የለበሰውን የተናቀ ሰው ፊልጶስን ከአሕዛብ ሀገር የመጣው ይህ ጃንደረባ በሰረገላው እንዲቀመጥ በመ<sub>ጋበዙ</sub> የጠባዩን መልካምነት አሳየን››<sup>58</sup>

#### የማይናገረው በግ

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ በሰረገላው ቁጭ ብሎ ሲያነብ በነበረው ምንባብ የክርስቶስ ስሞች ‹ጻድቅ ባሪያ› ‹በግ› የሚል ስያሜ ያለበት ነበር፡፡እስቲ ለአንድ አፍታ ብራናውን ዘርግተን ከጃንደረባው ጋር አብረን እናንብብ ፤ ያነበው የነበረው ክፍል በውስጡ ጥልቅ መልእክት ያዘለ የክርስቶስን ሥቃይ የሚናገር ነበር፡፡

ነቢዩ ኢሳይያስ ምዕራፉን (የሰማነውን ነገር ጣን አምኗል
የእግዚአብሔርስ ክንድ ስማን ተገልጧል?) በጣለት በጥያቱ
ይጀምራል: በእርግጥም ኢሳይያስና እርሱን የሚመስሉ ነቢያት ስለ
አምላክ ሰው መሆን ከፈጣሪ የሰሙትን የትንቢት ቃል ከመጽሐፍ
አዋቂዎች ከአይሁድ ዘንድ ጣን አምኗል? የእግዚአብሔር አብ ክንዱ
የተባለው የወልደ እግዚአብሔር ነገርስ ለጣን ተገለጸለት? የነቢዩ
ንግግር በእውነትም ልክ ነበር::

ነቢዩ የሚያምን የለም ብሎ ትንቢቱን አላቆመም:: ‹‹በፌቱ እንደ ቡቃያ ከደረቅም መሬት እንደ ሥር አድጓል›› ብሎ ክርስቶስ

<sup>58</sup> St. John Chrysostom, On Genesis 35.5

ያስ ወንድ ዘር ያስ ሩካቤ ዘር ካልተዘራባት ከታተመች ድንግል መወስዱን ፣ ‹መልክና ውበት ያለውም ባየነውም ጊዜ እንወድደው ዘንድ ደም ግባት የለውም› ብሎ በደረሰበት መከራ የተነሣ አጥንቱ አስከሚታይ በመገረፉ ደምግባቱ መጥፋቱንና ከግርፋቱ የተነሣ ‹ሰው ሬቱን የሚሰውርበት› የተናቀ እንደሆነ ፣ የሰው ልጆች እኛን ለማዳን መቁሰሉን አለመረዳታችንንና በመስቀል በመሰቀሉ እንደተረገመና ‹በእግዚአብሔር እንደተቀሠሬ እንደቆጠርነው› የቆሰለው ቍስል ግን ለእኛ ፈውስ እንደነበረ ፣ ‹እንደ በግ ተቅበዝብዘን የጠፋነውን

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ስለዚህ የሕማም ሰው እያነበበ ምንኛ ይጨንቀው ይሆን? እኛ እንኳን ማንነቱን አውቀን መከራውን በሰማን ጊዜ እንጨነቃለን፡፡ ይህ የበረሃ መንገደኛ በምድረ በዳ እየተጓዘ ሲያነብ ይህ የሕማም ሰው ማን መሆኑን ሳያውቅ እንዴት ይጨነቅ ይሆን? ጥላውን እያነበበ አካሉን የማያውቀው ፤ ትንቢቱን እያነበበ የጻሜውን ያልተረዳው ፤ ስለማይናገረው በግ የሚነግረው ያጣው ይህ የዋህ ሰው በቍስሉ የፈወሰውን ሐኪም ማንነት ለማወቅ ነፍሱ ስትጨነቅ ሁሉን የሚያስተምር ፤ መጽሐፍ ቅዱስን በትሕትና ለሚመረምሩ ሰዎች ሁሉ ረዳት የሚልክላቸው መንፈስ ቅዱስ

ለጃንደረባው ተርጓሚ ሳከለት፡፡ የእግዚአብሔር በግ ማን እንደሆነም አብራርቶ ነገረው፡፡

መድኃኔ ዓለም ክርስቶስ በመጽሐፍ ቅዱስ የተጠራባቸው ስሞች እጅግ ብዙ ናቸው፡፡ ቃል ፤ ኔታ ፤ ካሀን ፤ ሊቀ ካሀናት ፤ መምሀር ፤ አገልጋይ ፤ የዓለም ብርሃን ፤ አረኛ ፤ መንገድ ፤ የበታች በር ፤ የሰው ልጅ ፤ የእግዚአብሔር ልጅ ፤ የዳዊት ልጅ ፤ ሁለተኛው አዳም፤ የአይሁድ ንጉሥ ፤ አልፋና አሜጋ ፤ የማዕዘን ድንጋይ ፤ የነገሥታት ንጉሥ ፤ ዓለት፤ እውነተኛ የወይን ግንድ ፤ ትንግኤና ሕይወት ... እጅግ ብዙ ስሞች ስለ መድኃኔዓለም ኢየሱስ ክርስቶስ ተጽፈዋል፡፡

የስሞቹ መብዛት እግዚአብሔርን ሊገልጸው የሚችል አቅም ያለው አንድ ሰብአዊ ቃል አለመኖሩን ያሳያል፡፡ ለዚህም ነው ነቢዩ ዳዊት የሚገልጽበት ቃል ቢጠፋው ‹‹አንተ ግን ያው አንተ ነህ!›› ያለው፡፡ ‹የአግዚአብሔር በግ› የሚለው የክርስቶስ ስም እጅግ ብዙ ጥልቅ መልአክት ያለው ነው፡፡ በአሪት ዘመን ስለ አንድ ሰው ኃጢአት መሥዋዕት አንድ በግ መሥዋዕት ሆኖ ይቀርብ የነበረ ሲሆን ክርስቶስ ግን ‹የዓለምን ኃጢአት የሚያስወግድ የእግዚአብሔር በግ› ነበረ፡፡ ይስሐቅ ለአባቱ ለአብርሃም ‹የመሥዋዕቱ በግ ወዴት አለ?›

<sub>እውነተ</sub>ኛ ትርጉም ለይስሐቅ ብቻ ሳይሆን ለዓለሙ ቤዛ የተሠዋ <sub>(የእባዚ</sub>አብሔር በባ እነሆን ተብሎ የተነገረለት እርሱ ነው: :

በግ በበረት ውስጥ እንደሚወለድ በበረት ውስጥ የተወለደ ፣ በግ ሲወለድ እረኞች ደስ እንደሚላቸው ወደ ልደቱ ደስታ እረኞችን የጋበዘ ፣ የሚሠዋ በግ በቤተ ሳይዳ በበታች በር በኩል እንደሚገባ ወደ ኢየሩስኤም በበታች በር የገባ ፣ በየዕለቱ የሚሠዉትን የእንስሳት መሥዋዕት ማሳለፉን ለማሳየት በታችን ከእዚህ አውጡ ብሎ ራሱን ለዓለም የሚበቃ መሥዋዕት አድርን ያቀረበ። በጲላጦስና በሔሮድስ ሬት ፣ በገራፊዎቹ ፊት ባሳየው ዝምታ የማይናገር በግ የተባለ ፣ በመስቀል ላይ በተናገራቸው ሰባቱ ቃላት ‹በግዕ።ነባቢ› (የሚናገር በግ) የተባለ ነውር የሌለበት ንኤሕ በግ ክርስቶስ ነው።

በማ ከሆነ አረኛ ለምን ይባላል የሚል ካለ ደማሞ ‹ፍጹም አምላክ ፍጹም ሰው› ለሆነ ለእርሱ ፍጹም እረኛ ፍጹም በማ ቢሆን ምን ይደንቃል? እንለዋለን፡፡ ቅዱስ ቄርሎስ ዘኢየሩሳሌም እንዲህ ባሏል ‹‹ይህ በማ እረኛ ተብሎ የተጠራና ራሱንም ‹መልካም አረኛ አኔ ነኝ› ያለ ነው፡፡ ሰውነቱ በማ ነው ፤ በአምላክት ፍቅሩና ቸርነቱ ደግሞ እረኛ ነው›››59

St. Cyril of Jerusalem, Catechetical Lectures 10,3

‹እንደ በጣ ወደ መታሪድ ተነዳ› የሚለው ንግግር ክርስቶስ በፈቃዱ ወደ ሞት እንደሔደባት ወደዚያች ዕለተ ዓርብ ይመልሰናል፡፡ ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ በቅዳሴያችን ‹በቁጣ ንተቱት በፍቅር ተከተላቸው› ብሎ የመሰከረለት ክርስቶስ ሐሙስ ማቃ ከተያዘበት ሰዓት አንሥቶ እስከተሰቀለበት ሰዓት ድረስ ወዲያ ወዲህ ሲያንከራትቱት ያለ ተቃውሞና ያለ ሽሽት የሚታረድ መሆኑን እንደማያውቅ የዋህ በግ በታዛዥነት መነዳቱን እናስታውሳለን፡፡

ክርስቶስን በቀራንዮ መንገድ ላይ እንደበግ ለመታረድ እንዲነዳ ያደረገው እንደበግ የሚመጣበትን የማያውቅ ሆኖ ሳይሆን ገመድ ሆኖ የታተተው ለሰው ልጅ ያለው ፍቅር ነበር። ‹‹ኃያል ወልድን ፍቅር ከዙፋኑ ሳበው እስከ ሞትም አደረሰው ለሚስቡት ሰዎች በቀንዱ የማይበረታታ ፣ ለሚያርዱትም ሰዎች አንገቱን የሚያዘነብል ላም ምን ይደንቅ። በሚሸልተው ፊት የማይናገር በግ እንደምን ያለ ነው? በመከራው ጊዜ በሚወጉት ፊት አፉን ያልገለጠ ምን ዓይነት ትሪግሥት ነው?›› ይላል አባ ሕርያቆስም በቅዳሴው።

‹‹የበማ ጠቦትም በሸላቹ ፊት ዝም እንደሚል፥ እንዲሁ አፉን
አልከፈተም›› ይላል፡፡ በእስራኤል ባሕል በማ ጠጉር ተሸልቶ
ወፍራም ልብስ ይሠራበታል፡፡ ይህን ለማድረማ በጉ በሚሸለትበት
ወቅት ‹‹ይበርደኛል እባካችሁን አትግፈፉኝ›› ብሎ አይከራከርም፡፡

<sub>ሰላቾቹን</sub> ከብርድ እያዳን ያለተቃውሞ ዝም ብሎ ይኖራል፡፡ የክርስቶስ ዝምታም እንዲህ ነበር ፤ ዝምታው ግን አለመናገር ብቻ ሳይሆን ኃይል ያለው ሰውን ከእግዚአብሔር *ያገናኝ ገነምታ ነ*በር፡፡ ቅዱስ አቡሊዲስ እንዲህ ይላል : -

‹‹ከነቢ.ያት መካከል በመሣሪያ እየተጫወተ ትንቢትን የተናገረው በግሪካውያን ትርጉም ትንቢቱ (መዝሙር) ተብሎ የተጠራለት ንጉሥ ዳዊት ብቻ ነበረ.. የክርስቶስ ዝምታ ግን በእውነት መሣሪያ ነው፡፡ ሕብሩ ያማረ ፣ የተዋበ ፣ የተደረደረ የሰው መምቻ የማይፈልግ በዜማ የማይለካ ከአብ ጋር የሚያገናኝ መሣሪያ ገነም ታ **ነው**››› <sup>60</sup>

በዝምታው ለእኛ አንደበት ሆነን ፣ እንደ በግ ለመታረድ በመነጻቱ ዲያቢሎስ ወደ ሲአል ይነዳን የነበርን እኛን አዳነን፡፡ ቅዱስ ጎርጎርዮስ ዘእንዚናዙ እንዲህ ሲል ያደንቀዋል:-

‹‹ይጻልያል ነገር ግን የሌሎችን ጸሎትም ይሰማል፡፡ ያለቅሳል የሌሎችን ዕንባ ግን ያብሳል፡፡ ሰሙ ነውና አልዓዛር ወዴት እንደተቀበረ ጠየቀ፡፡ አምላክ ነውና አልዓዛርን ከሞት አስነሣ፡፡ እርሱ በርካሽ ዋ*ጋ ያውም በሥላሳ ብር ብቻ ተሽጠ፡፡ ነገር ግ*ን <sup>ዓለም</sup>ን በውድ ዋ*ጋ* በከበረ ደ*ሙ ገዛ፡፡ እንደ በግ ለመታረድ ተነዳ* 

<sup>60</sup> Hyppolytus, Fragments on the Psalms 1.6

እርሱ *ግን* የእስራኤል እረኛ የዓለምም ሁሉ ጠባቂ ነበረ፡፡ እንደ <sub>በግ</sub> ዝም አለ ነገር ግን እርሱ በምድረ በዳ በሚጮኽ ሰው ድምፅ የተሰበከ ቃል ነበር፡፡ እርሱ የተሰቃየና የቆሰለ ነበር ፤ ሁሉንም በሽታና ቁስል ግን ይፈውስ ነበር››<sup>61</sup>

ነቢዩ ኢሳይያስ ክርስቶስን በአንድ ዐረፍተ ነገር ውስጥ ሁለት ዓይነት በግ አድርን አስቀምጦታል ‹ለመታረድ የሚነዳ በግ› እና ‹የሚሸለት በግ›! በእርግጥ የእግዚአብሔር በግ ፋሲካችን ክርስቶስ በዕለተ ዐርብ ታርዷል? ወይንስ ተሸልቷል? መልሱ ሁለቱንም

(ስመታረድ ተነዳ) ሲል ሞትን የቀመስ ሥጋውን
(ትስብእቱን) የተሸለተ ሲል ደግሞ ሞት ሕያው የሆነ መለኮቱን
እናስባለን፡፡ መሸለትና መታረድ የሚሎት ቃላት እንደ፡ አለቃና፡
አንደ፡ ጠበታ፡ ይጠባበቃሉ፡፡ መታረድ የሚለውን ይዞ ሞተ እንጂ
መለኮት አይደለም የሚል ቢኖር ‹በሸላቾቹ ፊት› ይልብሃል
እንለዋለን፡፡ ‹በሸላቾቹ ፊት› የሚለውን ይዞ አልሞተም የሚል
ቢኖር ‹ለመታረድ ተነዳ› ይልብሃል ብለን ነገረ ተዋሕዶን
እናስረዳዋለን፡፡ ወይት በረክ፡ እግዚ አብሔር፡ አምላክ፡ አበዊነ፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> On the Son, Theological oration 3(29).20

የተሸስተ በማ በጠጉሩ ለሽላቾቹና ለሌሎች ሰዎች ሁሉ ልብስ ይሆናል፡፡ በዕለተ ዓርብ ስለኛ ልብሱን ተንፍፎ ዕርቃኑን በመሆኑ ዕርቃናችንን አልብሶልናል፡፡ ‹‹የተቤገናን በደሙ ብቻ አይደለም፤ በተሸስተው ጠጉሩ ዕርቃናችንን አለበስ እንጂ፡፡ በልብስነቱም በክፋት ቆሬን የተያዝነውን አሞቀን፡፡ ሐዋርያው ‹የተጠመቃችሁ ሁላችሁ ክርስቶስን ለብሰናል› ብሏልና (ንላ. ፫፥፳፯)›› 62

# ነቢዩ ይህን ስከማን ይናገራክ?

ጃንደረባው የነቢዩን ኢሳይያስን መጽሐፍ ትንቢት በሚገባ አንብቦ ተረድቶታል፡፡ የጠየቀው የትንቢቱን አቅጣጫ ነው እንጂ ማንበብ የቸገረው ሀ ሁ ቢስ (Illiterate) ወይንም ቋንቋ የከበደው ባዕድ ሆኖ አይደለም፡፡ ይህ ጃንደረባ በትክክል አንብቦ ሊረዳ በሚችለው ቋንቋ የተጻፈ የትንቢተ ኢሳይያስ ቅጂ እያነበበ ነበር፡፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ያነበው የነበረው ይህ መጽሐፍ በምን <sup>ጳንጳ</sup> የተጻፈ ነበር? የሚለው ጉዳይ ከዚህ ታሪክ ጋር ተያይዘው <sup>ከሚነው</sup> አከራካሪ ጉዳዮች አንዱ ነው። በዕብራይስጥ ነው? በግእዝ <sup>ነው?</sup> በግሪክ ነው? ወይንስ በምንድር ነው? በሚለው ጉዳይ ላይ

Bede, Commentary on the Acts of the Apotles 8.23

የተለያዩ ጸሐፍት ብዙ ብለዋል፡፡ የኢትዮጵያ ቤተ ክርስቲያን ለዕሥራ ምዕት ባሳተመችው መጽሐፍ ላይ ፡-

"ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ያነብ የነበረው በግእዝ ነበር። አንዳንድ ሊቃውንት ግን በግሪክ ወይንም በዕብራይስጥ ነው ብለዋል›› ያለች ሲሆን ይህም (የብሎይ ኪዳን መጸሕፍት የተተረጎሙት ከክርስቶስ ልደት በፊት ነው› የሚለውን በነቅዱስ አባ ጊዮርጊስ ዘጋስሜ የተጻፈውን አሳብ ከፊት ያስቀደመና ለሴሎች አሳቦችም ዕውቅና ያልነሣ ነው። ; 63

ሁለተኛው አሳብ ደግሞ ይህ ጃንደረባ ያነብ የነበረው የሰባው ሊቃናትን የግሪክ ቋንቋ ትርጉም ነው የሚል ነው፡፡ ስለዚህ ጉዳይ ዶ/ር ምክረ ሥሳሴ ገብረ አማኑኤል ሲያትቱ ፡-

(‹በሕመዛች ጃንደረባው ያነብ የነበረው የሰባ ሊቃናትን የግሪክኛ ትርጉም (Septuagint) ነበር ማለት ይቻላል:: ምክንያቱም ያን ጊዜ የግሪክኛ ቋንቋ በኢትዮጵያ በተለይም በአክሱም ቤተ መንግሥት አካባቢ በሰፊው ይነገር ነበር:: እንዲሁም ያነበው የነበረው ምንባብ ከዕብራይስሙ መጽሐፍ (Masoretic text) ይልቅ

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ከልደተ ክርስቶስ እስከ ሁለት ሺህ ዓመተ ምሕረት *ገጽ* 159

<sub>በአመዛ</sub>ኙ በግሪክኛ የተተረ**ን**መውን የሰብዓ ሊቃናትን ትርጉም <sub>ይመስላል</sub>›› ብለዋል፡፡ <sup>64</sup>

ባብፃዊው ካህን ቄስ ታድሮስ ያዕቆብ ማላቲ ደግሞ <sub>ሺንደረባ</sub>ው የሰባው ሊቃናትን ትርጉም በማንበቡ ላይ አጽንዖት <sub>ከሥጡ</sub> በኋላ ጃንደረባው የመጽሐፉን ጥቅል የተዋሰው ከእስክንድርያ <sub>ቤተ</sub> መጻሕፍት ነበር ብለው ጽፈዋል፡፡<sup>65</sup> (ጃንደረባው ግብፃዊ ባይሆንም የያዘው መጽሐፍ ከግብፅ ነው› ነው ነገሩ፡፡ ይህ እንኳን ((ያም ለእኔ ይላታል ወደ እኔ›› የሚለውን የእናቶች መዝሙር የሚያስታውስ ድምዳሜ ነው፡፡

አንዳንድ ያሉ የግእዝ መዛግብትና የታሪክ ሊቃውንት ደግሞ 
‹‹ዕብራይስጥ ሊሆን ይችላል፡፡ ሰባ ሊቃናት የተረጎሙት ይሁዲ
ሳልሆነው ዓለም ነው፡፡ ጃንደረባው ይሁዲነትን የተቀበለ ከሆነ
በምንነቱ ነው ነው የሰባ ሊቃናትን ትርጒም የሚያነበው?›› የሚል
ግምት አዘል ጥያቄ በማንሣት ይሞግታሉ፡፡ ያም ሆነ ይህ ይህ
ጃንደረባ በሚገባው ቋንቋ መጽሐፍ ቅዱስን እያነበበ እንደነበረ
በእርግጠኝነት መናገር ይቻላል፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ቀ/ዶ/ር ምክረ ሥላሴ ገብረ አማኑኤል ፤ በኢትዮጵያ የመጀመሪያው የመጽሐፍ

<sup>&</sup>lt;sup>ቀዱስ</sup> ትርጒም በግእዝ ቋንቋ ፤ 2000 ዓ.ም አዲስ አበባ ገጽ 17 <sup>55</sup> Fr. Tadros Y. Malaty, Patristic commentary on the Act of the Apostles ch. 8

የትንቢቱን 78 ንባብ በሚገባ የተረዳ ቢሆንም ፌልጶስን ሲደንኝ ግን (ነቢዶ ይኽን ስለ ጣን ተናግሮታል? ስለ ራሱ ነው ወይንስ ስለ ሴላን በማለት ጠየቀ፡፡ አጠያየቁ የተራ አሳዋቂ አጠያየቅ ሳይሆን በመልሱ ላይ ሚና ያለው ‹መልሱ ሀ ነው ወይንስ ለ› ብሎ አማራጭ የማቅረብ ዓይነት ጥያቄ ነበር፡፡ ንግሥተ ሳባ ወደ ሰሎምን ስትመጣ አሳዋቂ ሆና ልትማር የመጣች ሳትሆን የምትጠይቀው ጥያቄ ይዛ ሰሎምንን ልትፌትነው እንደነበረና በኋላም በነገራት ተበብ እንደተደነቀች ይሀ ጃንደረባም የነቢያትን የትንቢት ሥልት አውቆ ዲያቆኑን በጥያቄ የሚፈትን ፊልጶስ ከሰሎሞን ስለሚበልጠው ክርስቶስ ሲሰብክለት የሚደነቅ ነበረ፡፡ የሳባ ንግሥት የጠየቀችውን ሀብት ሁሉ ተቀብላ ነፍስ ሳይቀርሳት በደስታ ወደ ሀገርዋ እንደሔደች ይህ ጃንደረባም ጥምቀትን ጠይቆ ተቀብሎ ሀብተ መንፈስ ቅዱስን ታድሎ መንገዱን ደስ እያለው ሔዷል፡፡ አፄ ዘርዐ ያዕቆብ ‹‹የኢትዮጵያ ሰዎች እውቀትን የተጠሙ ናቸው›› ያለው እውነቱን ነበር: : 66

ጃንደረባው ነቢዩ ሊናንር የሚችለው ስለ ራሱ አሊያም ስለሌላ ሰው በመሆኑ ላይ እርግጠኛ ነው፡፡ ኢሳይያስ ትንቢቱን

Prof. Ephraim Issaac /taken from his public lecture

የጻፈው (እኔ) ብሎ ባይሆንም እንኳን ነቢያት እኔ ሳይሉ ስለራሳቸው አርቀው ሊናንሩ እንደሚችሉ አንባቢው ጃንደረባ የመጻሕፍትን ልማድ በሚገባ ተረድቷል፡፡ የትርጓሜ ስልት አውቆ ይህንን ጥቅስ በየትኛው ስልት ልፍታው የሚል ሊቅ ጠያቂ ነበር፡፡ ንባቡን ይዞ (ሴላ ትርጉም አልፈልግም ፤ የተጻፈው ይኼ ነው) የሚል ችክ ያለ ተማሪ አይደለምና ለፊልጳስ የትምህርት ርዕስ ውጥቶ ሊማር ቁጭ አለ፡፡

ይህንን ተከትሎ ፌልጰስ ለጃንደረባው ከትንቢቱ ትርጓሜ ተነሥቶ ስለ ኢየሱስ ክርስቶስ ወንጌልን ሰበከለት፡፡ ውጤቱ እንጂ ይዘቱ ያልተጻፈልን ይህ በፍጥነት በሚሔድ ሰረገላ ላይ የተሰበከ ስብከት እንዴት ያማረ ይሆን? የጦርነት ስንቅ ተሸከመው በመጋለብ ፈንታ ወንጌላዊውን ከአዲስ ተማሪው *ጋ*ር ይዘው የ*ጋ*ለቡ እነዚያ ፈረሶች ምንኛ የታደ**ሉ ናቸው? በክፋቱ ከነ**ፈረሶቹ በባሕር የሚሠጥም ፌርዖንን የያዙት ፌረሶች ያልታደሉ ከሆኑ ወንጌል ተሸክመው የ ጋለቡና እንደ ግብፅ ፈረሶች በውኃ በመስጠም ፈንታ ከውኃ ዳር ባለቤታቸውን ሊያስጠምቁ ተለጉመው የቆሙት እነዚህ ፈረሶች እንዴት የከበሩ ናቸው? *ያንን* (የፈረስ ወዳጅ) የፊልጶስን ስብከቱን ሰምተውት ይሆን? ምነው እንደ በለዓም አህያ አንደበታቸው በተከፈተና ስለዚያ ፍቱን ስብከት በነገሩን?

ጃንደረባውን በዚያ ቅጽበት የለወጠ ፣ እንደ ኤማሁስ መንገደኞች የሰሚውን ልብ ያቀለጠ ይህ ስብክት እንዴት ያለ ይሆን? የኤማሁስ መንገደኞች ከኢየሩሳሌም ሲወጡ ክርስቶስ ከመካከላቸው ሆኖ እንዳናገራቸው ጃንደረባውም ከኢየሩሳሌም ወጥቶ ሲንዝ ፊልጷስ ከመንገድ አንጋገረው፡፡ የኤማሁስ መንገደኞች ጌታን ‹ከእኛ ጋር አደር› ብለው እንደለመኑት ጃንደረባውም ፊልጶስን ከእኔ ጋር ተቀመጥ ብሎ ለመነው፡፡ (ሉቃ. ፳፬፥፲፫-፴፩)

የኤማሁስ መንገደኞች የነቢያት መጻሕፍት ሲተረንሙላቸው ልባቸው እንደተቃጠለ ጃንደረባውም ፌልጶስ በተረንመለት የትንቢተ ኢሳይያስ ትርጓሜ ልቡ ተቃጠለ። የኤማሁስ መንገደኞች ከጌታ እጅ ቁራሽ ተቀብለው ዓይናቸው ሲከፌት ጌታ ተሰወራቸው ፤ ጃንደረባው ደግሞ ጥምቀትን ተቀብሎ ፌልጶስ ከእርሱ ተነጠቀ። እነርሱ ወደ ኢየሩሳሌም ሊናንሩ ሲንሰግሱ ጃንደረባውም ወደ ዳግማዊት ኢየሩሳሌም ወደ ኢትዮጵያ ንሰንስ።

# **ካጓዩክ**ጠመቅ የሚከ**ከ**ክከኝ ምጓድር ነው?

(በመንገድም ሲሔዱ ወደ ውኃ ደረሱ ፤ ጃንደረባውም ፡-እነሆ ውኃ እንዳልጠመቅ የሚከለክለኝ ምንድር ነው?›› አለ፡፡ (‹አሁንም ትሕትናውን ተመልከቱ፡፡ አጥምቀኝ አላለውም፡፡ ዝምም አላለም፡፡ በመጓጓትና በፍርሃት መካከል ሆኖ ‹የሚከለክለኝ ምንድር ነው› ብሎ ተናገረ፡፡ የእምነትን ትምህርት በሚገባ እንደተማረ አያችሁ? የነቢዩ ኢሳይያስ ትንቢት ሥጋዌውን ፤ ስቅለቱን ፤ ትንሣኤውን ፤ ዕርገቱንና ምጽአቱን ያካተተ ነበር፡፡ ስለዚህ ትልቅ መጓጓትን ቢያሳይ አትደነቁ›› ይላል ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ<sup>67</sup>

በቅዱስ ጳውሎስ የተሰበከለት ፊልክስ የተባለው ሀገረ ገዢ ስለ ክርስቶስ የጳውሎስን ስብከት ከሰማ በኋላ ‹‹አሁንስ ሒድ በተመቸኝም ጊዜ ልኬ አስጠራሃለሁ›› ብሎ መልሶለት ነበር፡፡፡ ሆኖም ፊልክስ ከዚያ በኋላ ጳውሎስን አስጠርቶ አጥምቀኝ አላለም፡፡ ጭራሽ ጳውሎስን በእስር ቤት ተወው፡፡ (ሐዋ. ፳፬፥፳፭) ልናልፋቸው የማይገቡ የመዳን ዕድሎችን እንደ ዋዛ ማሳለፍ አይገባም፡፡

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ፊልጶስን ‹በል ከሰረገላው ውረድ ልኬ አስጠራሃለሁ› ብሎ ሊሸኘው አልወደደም፡፡ ‹የረጋ ወተት ቅቤ ይወጣዋል› ብሎ ሀገርኛ ተረት ተርቶም አልሸኘውም፡፡ ‹በተወደደ ጊዜ ሰምቼሃለሁ ፤ በመድኃኒትም ቀን ረድቼሃለሁ› የሚለውን የትንቢተ ኢሳይያስ ቃል ያነበበው ይህ ጃንደረባ ‹ቆይ ላስብብበት›

<sup>67</sup> St. John Chrysostom, On the Acts of the Apostles 19

ብሎ ለመዳን ቀጠሮ መሥጠት አልፈለገም፡፡ እንደ ቅዱስ ጳውሎስ (‹እነሆ የተወደደው ሰዓት አሁን ነው ፤ የመዳን ቀን አሁን ነው), ብሎ ተነግ፡፡ (ኢሳ. ፵፱፥፰ ፤ ፪ቆሮ. ፯፡፪) የተማረውን ለመፈጻም ጊዜ ማጥፋት አልወደደም (ትእዛዝህን ለመጠበቅ ጨክንው አልዘገየሁም) ብሎ ሊዘምር ወደደ፡፡ (መዝ. ፻፲፰፥፰) ውኃ እንዲየ ጥምቀት ትዝ አለው ስለዚህ (‹እነሆ ውኃ እንዳልጠመቅ የሚከለክለኝ ምንድር ነው?› ብሎ ጠየቀ፡፡

እንደ ባለ ሥልጣን (በል አጥምቀኝ) ብሎ አላዘዘም ፤ ምኞቱን ግን በትሕትና ተናገረ። በሐዋርያት ወንጌል የተሰበከላቸው ሰዎች ብዙዎቹ (ምን አናድርግ) ብለው ይጠይቃሱ ፤ ሐዋርያቱም (በኢየሱስ ክርስቶስ እሙኑ ፤ ተጠመቁ) ብለው ያስተምሩአቸው ነበር። (ሐዋ. ፪፥፴፰) በአንዳንድ ቦታም ሐዋርያቱ (‹እንዳይጠመቁ ውኃን ይከለከላቸው ዘንድ የሚችል ጣን ነው?›› ብለውም ሲያጠምቁ ታይቷል። (ሐዋ. ፲፥፴፯) ኢትዮጵየዊው ጃንደረባ ግን ለፌልጵስ (ምን ላድርግ) አላለውም ፤ ፌልጵስም (ተጠመቅ) አላለውም። ጃንደረባው ራሱ የመጠመቅ አሳብ አቀረበ። በዚህም ኢትዮጵያ የሐዋርያ ደም ሳታፌስስ ራስዋ የመጠመቅ ሃሳብ አቅርባ የተጠመቀች ሀገር ሆነች።

(ረጃንደረባው ከእናቱ ከኢትዮጵያ ባንንው የአሪት ትምህርት ልቡናው የታደሰ ፣ አእምሮው የጎለመስ በመኾኑ አሪት ወደ ክርስቶስ ስለመሰሰቸው ወዲያውኑ ነቢያት የሚያስተምሩትን ተቀብሎ ‹ውኃይኸው ብጠመቅ ማን ይከለክለኛል?›› ብሎ ስረንላውን አቁም በፊልጶስ እጅ በክርስቶስ ስም ተጠመቀ፡፡ በአሪት ውጥን የነበረችውን ሃይማኖቱን ፍጹም አደረጋት›› ብለዋል አለቃ አያልው ታምሩ፡፡

# ዓኰተ **ዛይማ**ኖት ዘባ**ኮስ**

ዲያቆን ፌልጶስ ለጃንደረባው የተምቀት ተያቄ የሥጠው መልስ (በፍጹም ልብህ ብታምን ተፈቅዷል) የሚል ነበር። (በፍጹም ልብህ ብታምን) የምትለዋ የፌልጶስ ንግግር ከሰጣርያ መልስ የተነገረች መሆንዋ በፍጹም ልቡ ሳያምን ከነክፋቱ ተጠምቆ መጨረሻ ሳይ በጴጥሮስ ቃል ለመወገዝ የተዳረገው ሲሞን ዕጣ እንዳይደርስበት የሚያሳስብ ይመስላል። ክርስቶስን (የእግዚአብሔር ልጅ) ለማለት አጋንንትም (የእግዚአብሔር ልጅ ሆይ ልታጠፋን መጣህን) ብለዋል። (ጣር. ፩፥፯) እምነት ግን በፍጹም ልብ ሊሆን

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> አለቃ አያሌው ታምሩ ፣ የኢትዮጵያ እምነት በሦስቱ ሕግ*ጋ*ት *ገ*ጽ 115

ይህን ጊዜ ጃንደረባው ‹‹ኢየሱስ ክርስቶስ የእግዚአብሔር ልጅ እንደሆነ አምናለሁ›› የሚል ድንቅ ዐረፍተ ነገር ተናገረ: : ል<sub>ብ</sub> አድርጉ ፤ ፊልጶስ (እንዲህ በል) አላለውም ፤ 7ና የተምቀት ሥርዓት ሙሉ በሙሉ ባልተሥራበት በዚያ ዘመን ይህ ጃንደረባ ግን የሃይማኖትን ጸሎት አረቀቀ፡፡ ለመጀመሪያይቱ ቤተ ክርስቲያን የሥርዓት ቀመርም (Liturgical formula) የበኩሎን አስተዋጽአ አበረከተ፡፡ ኢትዮጵያንም ከሥለስቱ ምዕት ዘመን ቀድጣ በሐዋርያት ጉባኤ በንውሰ ክርስቲያን የተወከለችና ለጸሎተ ሃይማኖትም <sub>ቃል</sub> ያዋጣች አደረ*ጋት፡፡* በእርግጥም ከጃንደረባው አጠንብ የነበረው ፊልጶስ ሆኖ ነው እንጂ ክርስቶስ ቢሆን ኖሮ ለዚህ ንግግሩ ‹‹የሕንደኬ ጃንደረባ ሆይ በሰማያት ያለው አባቴ እንጂ ሥጋና ደም ይህን አልንለጠልህምና ብፁዕ ነህ እኔም እልሃስሁ አንተ ዓስት ነህ›› ባለው ነበር : :

አንድ ሰው ከመጠመቁ በፊት የሚጸልየው (ወይንም በዋሱ ዲያቆንና /ክርስትና አባት/እናት አንደበት የሚጸልየው) ጸሎተ ሃይማኖት (Creed<sup>69</sup>) ቤተ ክርስቲያን ከዘመነ ሐዋርያት እስከ ዘመነ ሰማዕታት ለአራት መቶ ዓመታት ቀስ በቀስ እየተሟላና እየተረቀቀ የመጣ ነው፡፡ አንድ ሰው ከመጠመቁ በፊት ‹ሰይጣን ሆይ

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> በላቲን (Credo) ማለት (አምናለሁ) ማለት ነው::

እክድሃስሁን እንዲል ይታዘዛል፡፡<sup>70</sup> ከዚያም ሃይማኖትን የሚገልጠውን ‹የሃይማኖት ጸሎት› ይደግማል፡፡

የሃይማኖት ጸሎቱ ዋነኛ ዓላማ እምነትን መግለጥና በሚቃወሙ ፊት ምስክር ሆኖ መቅረብ ነው፡፡ ቅዱስ ጴጥሮስ (አንተ የሕያው እግዚአብሔር ልጅ ነህ) ያለው (ኤልያስ ነህ ሙሴ ነህ ይሱሃል) ከሚለው ተከትሎ መሆኑ የሃይማኖት ምስክርነት ቃል ከሚቃወሙ በተቃራኒ መቆም መሆኑን ያሳያል፡፡ (ማቴ. ፲፮፥፲፮) (ጸሎተ ሃይማኖት) ብለን ዛሬ የምንደግመው ክፍለ ዘመናት የተሻገረ ጸሎትም በየዘመኑ በሚነሡ አረማዊያንና መናፍቃን ፊት የተሠጠ የምስክርነት ቃል ነው፡፡ ፣ 71

ሐዋርያት በዘመናቸው የሚመሰክሩት በኢየሱስ ‹ክርስቶስነት›
በማያምኑ በአይሁድ ፊት ስለነበር እንደ ሃይማኖት መግለጫ ‹ኢየሱስ
ክርስቶስ ነው› ‹ኢየሱስ የእግዚአብሔር ልጅ ነው› ይሉ ነበር፡፡
‹ክርስቶስ አይደለም ብሎ ኢየሱስን ከሚክድ በቀር ውሸተኛው ማን

THE PROPERTY SHOWS A REPORT OF THE PARTY OF

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> ዲድስቅልያ አንቀጽ 39፡16 ፤ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ሲጠመቅ ተጠጣቂዎችን <sup>(ኢ</sup>ክህደክ ሰይጣን) ‹ሰይጣን እክህድሃስሁ› የጣሰኘት ሥርዓት ገና አልተሠራም፡፡ <sup>ሆኖም</sup> ጃንደረባው እንዳልጠመቅ ‹መኑ ይክልአኒ› ‹ጣን ይክለክለኛል› እያለ <sup>የተናገ</sup>ረው ቃል ራሱ በሰይጣን ጆሮ ሲሰጣ ከጣመን ከመጠመቅ ለሚከለክል የሰው <sup>መዳን</sup> ጠላት ዲያቢሎስ የሚያሸጣቅቅ የሃይማኖት አርበኛ ፉክራ ነው፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Earily Christian Creeds, J.N.D. Kelly page 22

ነው?› ‹አንተም ክርስቶስ የእግዚአብሔር ልጅ ነህ ብሎ መለሰለት› የሚሉት ቃላት ይህንን ያስረዳሉ፡፡ (፩ዮሐ. ፪፥፳፪ ፣ ማር. ፯፥፳፱)

ወደ ሮማውያን ግዛቶች ስንሔድ ደግሞ የመጀመሪያዎቹ ከርስቲያኖች ፈተና ‹ቄሣር ጌታ ነው› (Kurios kaisar) በሉ› የሚል ትእዛዝ ነበር፡፡ *ጌትነቱ ተራ ጌትነት* ቢ*ሆን ዕዳው ገ*ብስ ነበር <u>፣</u> በሮማውያን እምነት ማን እንደሚታወቀው ቄሣሮች እንደ አምላክ ይመለካሉ፤ ሲሞቱም በመቃብራቸው የሚቆመው ሐውልት ከአማልክት ተደምሮ ይታጠናል፡፡ ስለዚህ ቄሣርን ጌታ ነው ማለት ለክርስቲያኖች የክርስቶስን አምላክነት መካድ ነበር: : <sup>72</sup>

ሮማውያኑ ቄሣርን ጌታ ከማሰኘት አልፈው ክብር ይግባውና ‹ኢየሱስ ርጉም ይሁን› (Anathema Iesous) በሉ ብለው ያሠቃዩአቸው ነበር፡፡ ቅዱስ ፖሊካርፐስ ‹‹ንጉሤን እንዴት እረግመዋለሁ?›› ብሎ ሰማ**ሪት የሆነውም በዚህ ምክን**ያት ነበር፡፡ በዚ*ያን ዘመን (ቄሣር ጌታ ነው)* በሎ ሲባሎ እሳት ስለቱን ሳይፈሩ በአጸፋው ‹ኢየሱስ ጌታ ነው› (Kurios Iesous) ብለው በጣዖት አምላኪ*ዎች ፊት መስከረው በሰጣዕትነት የሞቱ ምእመናን* ብዙ

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> The Earliest Christian Confessions, /E.T/ London 1949, page 27-30

ናቸው<sup>‡</sup>; <sup>73</sup> ለዚህም ነው ሐዋርያው መከራውን ሳይፈሩ ለመመስከር የቻሉት መንፈስ ቅዱስ አበርትቷቸው መሆኑን ሲገልጥ ‹‹በመንፈስ ቅዱስ ካልሆነ በቀር ኢየሱስ ጌታ ነው ሊል የሚችል ማንም የለም››
ያለው‡; (፩ቆሮ. ፲፪‡፫)

በአሁኑ ሰዓት የምንጻልየው ጸሎተ ሃይማኖት የሐዋርያትን ምስክርነት ፣ የኢትዮጵያዊው ጃንደረባን ፣ የመጀመሪያዎቹ ክርስቲያኖችን የዘመነ ሰማዕታት ምስክርነት ፣ የዓለም አቀፍ የቤተ ክርስቲያን ጉባኤያትን ውሳኔዎች አካትቶ የያዘ የሺህ ዓመታት የጸሎት ግንብ ነው፡፡ ‹አንድ የአብ ልጅ በሚሆን በአንድ ጌታ በኢየሱስ ክርስቶስ እናምናለን ከብርሃን የተገኘ ብርሃን ከእውነተኛ አምላክ የተገኘ አምላክ የተወለደ እንጂ ያልተፈጠረ› የሚለውን የጸሎተ ሃይማኖት ክፍል ባነበብን ቁጥር ግን በዚህ የጸሎት አጥር ላይ

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> ይህንን ቄሣርን ለሚያመልኩ ጣዖት አምላኪዎች የሚሥጥ (ኢየሱስ ጌታ ነው) የሚል የምስክርነት ቃል በአብ በወልድ በመንፈስ ቅዱስ ስም አምኖ ሳያማትብና ሳይጻልይ ከቤቱ ለማይወጣ አርቶዶክሳዊ ምእመን እንደ አዲስ ሊነግሩና በፕሮፌሰር ታደሰ ታምራት አገላለጽ የወነገለውን ለማወንገል (evangelizing the evangalized) የሚሞክሩ ሰዎች ምን ያህል እንደተሳሳቱ በዚህ መረዳት ይቻላል። አንዳንድ አርቶዶክሳውያን (ኢየሱስ ጌታ ነው) ሲሏቸው (ታዲያ እኛ ምንድን ነው አልን?) የሚሎት መልስ እንዲህ ታሪካዊ እውነታን ያዘለ ነው። (ጌታችን አምላካችን መድኃኒታችን ኢየሱስ ክርስቶስ) ብለው ለሚጠሩ ሰዎች ይህ ምስክርነት አይሥጥም:

የመጀመሪያዎቹን ድንጋዮች በጋባ ምድረ በዳ ያዋ<sub>ጣውን</sub> ኢትዮጵያዊውን ጃንደረባ ልናስ*ታ*ውስው ይገባል።

# **ፊክ**ፉስ ዴያቆን ከሆነ "ከንዴት ኪያ**ጠ**ምቅ ይችካክ?

ጃንደረባው· ‹‹ስረንላው· ይቆም ዘንድ አዘዘ ፌልጶስና ጃንደረባው· ሀ·ለ·ኮም ወደ ው፡;ኃው· ወረዳ- አጠመቀው፡ም››

ምሥጠሪ ጥምቀት በቤተ ክርስቲያን ሲፈጸም ከጥንት ጀምሮ የተለመደው ሥርዓት ተጠማቂው ወደ ውኃ ውስጥ ገብቶ በመክር (በመዘራቅ) እና በመውጣት የክርስቶስን ሞት ፣ መቃብርና ትንግኤ ግሙኑን በሚያሳይ መንገድ ውኃ ውስጥ በመጥለቅ ነው። ቅዱስ ጳውስስ ስለ ጥምቀት ሲናገር ‹በጥምቀት ከእርሱ ጋር ተቀብራችሁ በጥምቀት ደግሞ ከእርሱ ጋር ተነግችሁን ብሎ የጥምቀት ሥርዓት ያለውን ተምሳሌታዊ ትርጉም አብራርቷል። (ቆላ ፪፥፲፪) በሌላ ሥፍራም ‹በውኃ መታጠብ ከቃሉ ጋር አንጽቶን ‹ለአዲስ ልደት በሚሆነው መታጠብን በማለት ጥምቀትን ‹መታጠብን ብሎ ጠርቶታል። (ኤፌ ፩፥፳፮ ፡ ቲቶ ፫፥፩) መታጠብ ደግሞ በመረጨት የሚከናወን ነገር አይደለም።

በቤተ ክርስቲያን ታሪክ ቀደምት ክርስቲያኖች የጌታችንን ጥምቀተ ዮርዳኖስ ምሳሌ በማድረግ የሚጠመቁት ተንቀሳቃሽ በሆነ በሚፈስስ በወራጅ ወንዝ ውኃ ነበር። ፍትሓ ነገሥትም ‹‹ወደኩን። ጥምቀት፡ ውስተ፡ ማደ፡ ውኚዝ፡ አው፡ በማደ፡ ዘደውጎዝ፡ ጎበ፡ ምጥማቅ፡ ፤፡ ወለአመ፡ ኮነ፡ ህየ፡ ዓጸጣ፡ ይክዓዉ፡ ማየ፡ ዘረክቡ፡ ቀዲሆው፡ ጎበ፡ ምጥማቅ›› ይላል ‹‹ጥምቀት በወራጅ ውኃ ወይንም ወደ መጠመቂያው በሚፈስስ ውኃ ይሁን ፤ በዚያ ሀገር የውኃ ችግር ቢኖር ያገኙትን ውኃ ቀድተው ወደ ማጥመቂያው ያፍስሱ››<sup>74</sup>

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ለመጠመቅ ስረገላውን አስቁም መውረዱ በኋላ በተሠራው የጥምቀት ሥርዓት ላይ አንዳች አመልካች ነገር ያለው ነው፡፡ እንደ ጌትነቱ አሽከሮቹን ከውኃው አስቀድቶ ማስመጣትና እዚሁ እርጨኝ ማለት ይችል ነበር ፤ ወይንም ሩቅ መንገድ በምድረ በዳ እየተጓዘ እንደመሆኑ በሰረገላው ላይ ሲሔድ የሚጠጣው ውኃ መያዙ አይቀርምና እዚያው ሰረገላው ላይ እርጨኝ ማለት ይችል ነበር፡፡ ጥምቀት ውኃ ውስጥ በመዘፈቅ የሚፈጸም መሆኑን በሚያሳይ መልኩ ጃንደረባው ሰረገላውን አስቁሞ ወደ ውኃ ወርደው ተጠመቀ፡፡

<sup>74</sup> ፍትሓ ነገሥት አንቀጽ ፫፥፳፮

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> ኢትዮጵያዊው *ጃን*ደረባ የተጠመቀበትን ትክክለኛ ሥፍራ በተመለከተ ብዙ ክርክሮች የሚደረጉ ሲሆን በወንጌላዊው ሉቃስ አተራረክ ከኢየሩሳሌም በስተደቡብ <sup>ወደ</sup> ሄብሮን በሚወስደው መንገድ ላይ ነው፡፡ በዚህ ንዳና ላይ ብዙ ምንጮች <sup>መገ</sup>ኘታቸው ነገሩን ያወሳሰበው ሲሆን የቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጸሐፊው አውሳብዮስ

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባን ያጠመቀው ወንጌላዊው ፊልጷስ ከሰባቱ የመጀመሪያ ዲያቆናት አንዱ መሆኑን ስናስብ ዲያቆን እንዲት ማተመቅ ይችላል የሚል ጥያቄ በአእምሮአችን መነጣቱ አይቀሬ ነው፡፡ ለዚህም ይመስላል አንዳንድ ጸሐፍት የጃንደረባው አተማቂ ፊልጶስ ዲያቆን መሆን አውኮአቸው (ሐዋርያው ነው) ወደ ማለት ያዘንብላሉ፡፡ ሆኖም ይህ ፊልጶስ ሐዋርያው አለመሆኑን ለመረዳት ትንሽ ክፍ ብሎ ታሪኩን ማንበብ ብቻ በቂ ነው፡፡ ስለዚህ ጃንደረባው በእርግጥም የተጠመቀው በዲያቆን እጅ ነበር፡፡

ባለ አንድ መክሊት ተብለው የሚጠሩት ተልዕኮ ብቻ ሥራቸው የሆነ ዲያቆናት በቤተ ክርስቲያናችን ሥርዓት ማጥመቅ አይችሎም፡፡ ፍትሐ ነገሥት ‹‹ወአልቦቱ፡ ለዲያቆን፡ ሥልጣነ፡ ከመ፡ ይምሀር፡ ወያጥምቅ›› ‹‹ዲያቆን ያስተምርና ያጠምቅ ዘንድ ሥልጣን የለውም›› ሲል በመጽሐፈ ኪዳን ላይ የምናገኘው የአቡሊዲስ ቀኖና ደግሞ ‹‹ወዲያቀን፡ ሊያጥምቅ፡ ወኢያቀርብ፡ በላዴሁ፡ ዘአንበለ፡ አምጽዋዕ፡ በአርፌ፡ መስቀል› ‹‹ዲያቆን

ቤት ዙር (Beth Zur) በተባለ ሥፍራ ጃንደረባው ተጠምቋል ብሎ ጽፎአል፡፡ በአሁኑ ሰዓት የፊልጶስ ምንጭ ተብሎ የሚንበኘው የጃንደረባው የጥምቀት ሥፍ ግን ኤይን ያኤል ተብሎ ይጠራል፡፡ [One stop Bible Atlas, Nick Page, page103,]

<sub>እያቸ</sub>ዎቅ ፣ ከጽዋው በእርፈ መስቀል ካልሆነ በቀር በእጅ እያ<del>ሶ</del>ርብ›› ተብሎ ሥርዓት ተሠርቷል፡፡<sup>76</sup>

እርባጥ ነው አስገዳጅ ሁኔታዎች ሲፈጠሩ ከተለመደው ሥርዓት በተስየ መንገድ ቤተ ክርስቲያን የሰዎችን ነፍስ ለማዳን ሲባል የምታክናውናቸው ነገሮች ይኖራሉ፡፡ አንድ ሰው መጠመቅ እየፈለገ ለሞት በሚያስጋ ሁኔታ በጠና ቢታመም እንደ ሥርዓቱ ቤተ ክርስቲያን መጥቶ ይጠመቅና ይሞረብ በማለት ፈንታ ካህናቱ ወደ ቤቱ ሔደው አጥምቀው ሥጋ ወደሙ የሚያቀብሉበት ሥርዓት (Clinical baptism) በጥንታዊቷ ቤተ ክርስቲያችን አለ፡፡

አልፎ ተርፎም አንድ ሕፃን ከሞት አፋፍ ላይ ሆኖ የሚያጠምቀው ካህን ባይኖር ማንኛውም ክርስቲያን ‹በአብ በወልድ በመንፈስ ቅዱስ ስም አጠምቅሃለሁ› ብሎ በውኃ እንዲያጠምቀው ቀደምት አበው አዝዘዋል፡፡ ውኃ በማይገኝበት ሥፍራ ሕፃን ሊሞት ቢደርስ ደግሞ በዚያ ያለ ክርስቲያን ወንድም ሆነ ሴት ስመ ሥላሴን መርቶ በአየር ላይ ሦስት ጊዜ ከፍ የማድረግ ጥምቀት (Air baptism) እንዲፈጽምለት በጥንታዊቷ ቤተ ክርስቲያን ቀኖና የተፈቀደ ነበር፡፡

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup>ፍትሓ ነ7ሥት አንቀጽ 7፡249 ፣ መጽሐፌ ኪዳን ቀኖና ዘአቡሊዲስ 1

በመጽሐፌ ስንክሳር በሚያዝያ ሃያ አምስት ታሪክቀ የተመዘገበው ቅድስት ሣራ የተባለችዋ የአንጾኪያ ቅድስት ሁለት ልጆችዋን ልታስጠምቅ በመርከብ ተሣፍራ ወደ እስክንድርያ ስትንዝ በድንገት ማዕበል ተነሥቶ ሊሰጥሙ ደርሰው ነበር። እናታቸው ሣራም ልጆቼ ሳይጠመቁ እንዳይሞቱ ብላ ጸሎት ካደረገች በኋላ የገዛ ሙትዋን አድምታ በደምዋ በልጆችዋ ላይ የመስቀል ምልክት ከቀባች በኋላ በባሕሩ ውኃ አጥምቃቸዋለች። ይህን ስታደርግ ወዲያው የባሕሩ ማዕበል ጸጥ አለ። ወደ ጳጳሱ ቅዱስ ጴጥሮስ ስትደርስ ሕጻናቱን ልታስጠምቅ ወደደች።

ሊቀ ጳጳሱም ቅዱስ ጴጥሮስ ሁለቱን ሕጻናት ሊያጠምቅ ሲሞክር ውኃው እየረጋ አልነክር አለው፡፡ በመጨረሻም ሣራን ሲጠይቃት ልጆችዋ ሊሞቱ መስሏት ያጠመቀቻቸው መሆኑን ከአግራቸው ሥር ወድቃ ይቅርታን እየለመነች ነገረቻቸው፡፡ አባ ጴጥሮስ ግን (አምነትሽን አይቶ የልጆችሽን ጥምቀት እግዚአብሔር

<sup>78</sup> Lectures about Orthodox Faith, SUScopts, page 155

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Orthodox Teachings. HE Panteleimon Lampadarios, page 449

ወደ ዲያቆናት ማጥመቅ ስንመጣ አንዳንድ ጸሐፍት «በሐዋርያት ጊዜ ዲያቆንም መደበኛ ሆኖ ያጠምቅ ነበር››<sup>80</sup> «በመጀመሪያ ጊዜ ዲያቆን ያጠምቅ ነበር ፤ በኋላ ግን በቄስ ወይም በጳጳስ ብቻ እንዲሆን ተወስኗል››<sup>81</sup> ብለው ጽፈዋል፡፡ ይሁንና ከፌልጶስ ሌላ ዲያቆን ሆኖ አጠመቀ የሚል የጥንቷ ቤተ ክርስቲያን መዛግብት ላይ የተጻፈ የለም፡፡ ከዚህ በተቃራኒው ግን የፊልጶስን ዲያቆን ሆኖ ማጥመቅ የሚተቹ ሰዎች የነበሩ ስለመሆናቸው የዲድስቅልያው ትርጉም በቅዱስ ጳውሎስ አንደበት የተነገረው ይህንን ያሳያል :-

‹‹ይህ ታላቅና መልካም የሆነ ፣ በመንፈስ ኃይል የነበረውና የሰማያት በር ተከፍተውለት ክርስቶስን በእግዚአብሔር ቀኝ ያየው እስጢፋኖስ ከዲቁና ማዕረጉ ገደብ ያለፈ አንዳች ነገር ግን ሲያደርግ አልታየም፡፡ መሥዋዕትን ሲሠዋ አልሞከረም ፣ እጆቹን በሴላው

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> መጽሐፌ ስንክሳር ዘሚያዝያ 25, ትንሣኤ ዘጉባኤ ማተሚያ ቤት፣ አዲስ አበባ 1999 ዓ.ም.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> መ*ጋ*ቤ ብሎይ ሰይፈ ሥላሴ ዮሐንስ ፤ የኢአተቤ መሠረተ ሃይማኖትና የካህናት ተልእኮ *1*ጽ 38

ሳይ ሲ*ሞንም አልታየም፡፡ የዲያቆንነቱን ሥርዓት* እስከ መጨረሻ<sub>ው</sub> ድረስ ጠብቆ ኖረ እንጂ፡፡

ነገር ግን ኢትዮጵያዊውን ጃንደረባ አጥምቋልና አንዳንዶች ዲያቆናችን የሚሆን ፊልጶስን ፤ እኔን ጳውሎስን አጥምቋልና ታማኝ ወንድማችን የሆነ ሐናንያን የሚወቅሷቸው ካሉ እነዚህ ሰዎች የሚናገሩትን አያውቁም፡፡

ምክንያቱም አጽንተን የተናገርነው እንደ መልከ ጼዴቅና አንደ ኢዮብ (ኢዮ.42፡8) ከእግዚአብሔር ካልተሠጠው በቀር ወይንም አሮን ከሙሴ እንደወሰደ በሊቀ ካህናትነት ካልተሾመ በቀር ጣንም ሰው የክህነትን ማዕረግ ለራሱ ነጥቆ መውሰድ እንደማይችል ነው:: ፊልጶስና ሐናንያ ግን ለራሳቸው አልሾሙም ፤ ወደር በማይገኝለት ሊቀ ካህናት በክርስቶስ ለዚህ አገልግሎት የተመረጡ ናቸው እንጂን›<sup>82</sup>

Solution 2 Yet still this so great and good a man, who was fervent in sprit, who saw Christ on the right hand of God, and the gates of heaven opened, there is no where appeared to have excersised functions which did not appertain to his office of a deacon, nor to have offerd the sacrifices, nor to have laid hands upon any, but kept his order of a deacon unto the end. But if some do blame Philip our deacon and Ananias our faithful brother, that the one did baptaize the Eunch, and one other me Paul, these men do not understand what we say. For we have affirmed only that no one snatchs the sacerdotal dignity to himself, but either receives it from God, as Melkesedek and Job, or from the high priest, as Aron from Mosses. Wherefore Philip and Ananias did not constitute themselves but were appointed by Christ, the High Priest of the

ስለዚህ የዲያቆን ፊልጶስ ማጥመቅ ጥምቀት በዲያቆናት <sub>እንዲፈጻ</sub>ም በይፋ ተፈቅዶ ሳይሆን የእግዚአብሔር ልዩ ምርጫ ነው የሚሰው የሐዋርያቱ ድምዳሜ ነው፡፡ በአጠቃላይ የፌልጳስ ማጥመቅ የቤተ ክርስቲያን ሥርዓት ሙሉ በሙሉ ተሥርቶ ባልተጠናቀቀበት <sub>እና በ</sub>ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ አ**ገ**ላለጽ ቤተ ክርስቲያን ‹‹ገና በጫካ <sub>ውስጥ</sub> መንገድ እየመረጠ እንደሚሔድ ሰው›› በምትጓዝበት ዘመን የተፈጸመ ሲሆን ያ ጊዜ ያለ ድንግልና ፓትርያርክ ድረስ የተሾመበት ገና ሐዋርያቱም (የቀረውን ስመጣ እደነግ*ጋ*ለሁ) እያሉ ቀጠሮ ይሥጡ የነበረበት ዘመን ነው፡፡ ይህንን አብነት አድርጎ የሐዋርያትን ሥልጣን በዘፈቀደ ይጣስ እንደነበረ አድርጎ መረዳት ወይም አሁን ላለንበት ዘመን ማጣቀሻ አድርን መሞገት አይገባም፡፡ ፊልጶስ በፈቃደ እግዚአብሔር ይህን ምሥጢር *መ*ፈጸ*ሙን ግን* በታላቅ አድናቆት እናስታውሰዋለን፡ ፡

ይሀንን ተረድታ ነው መሰል በመንፈስ ቅዱስ ትእዛዝ <sup>ጃን</sup>ደረባዋን ያጠ*ሙቀ*ላትን ይህንን ዲያቆን የኢትዮጵያ ቤተ <sup>ክርስ</sup>ቲያን በስ**ሙ** በደረሰችለት ምስ*ጋ*ና እንዲህ ትለዋለች ፡-

‹‹ፌልጶስ፡ ወፕጌላዊ፡እስመ፡ እፕዘ፡ዲያዋፕ፡ አጥመቀ፡ እምሐዋርያት፡ኢናሕፅፀክ፡ሕቀ፡

God, to whom no being is to be compared. /Constitution of the Holy Apostles, Book VII Sec. v. ANP vol.7, ccel, Philip Scaff/

እስመ፡ከመ፡እሉ፡አምላክ፡ኪያከ፡አልሀቀ›፡
‹‹ወንጌላዊ ፌልጶስ ሆይ ዲያቆን ስትሆን አጥምቀሃልና
አምላክ እንደነርሱ ስላከበረህ ከሐዋርያት ጥቂትም አናሳንስህም››
መልክአ ፌልጶስ

## ከትዮክያዊው **፬**ጓደረባና ምሥ**ጠ**ረ ሜሮጓ

በቤተ ክርስቲያናችን ለመዳን ከሚያስፈልጉ ምሥጢራት የመጀመሪያው አንዱ ምሥጢረ ጥምቀት ሲሆን የሚከተለው ደግሞ ምሥጢረ ሜሮን ነው፡፡ ወንኔላዊው ዮሐንስ ‹‹ከቅዱሱ ቅባት ተቀብታችኋልና ሁሉንም ታውቃላችሁ›› ብሎ የተናገረለት ፣ ቅዱስ ጳውሎስ ‹‹ለቤዛም ቀን የታተማችሁበትን ቅዱሱን የእግዚአብሔርን መንፈስ አታሳዝኑ›› ብሎ ትንቢት የተናገረለት ማኅተም ሁሉን የሚያሳውቅ መንፈስ ቅዱስን የምንቀበልበት ምሥጢረ ሜሮን ነው፡፡ ይህን ምሥጢር የምንሬጽምበት ቀን የእያንዳንዳችን የግላችን ዕለተ ጳራቅሊጦስ የሚውልበት ቀን ፣ እረኛው መድኃኔ ዓለም ‹በበንቹ

ላይ ምልክት የሚያደርግበትን ቀን ነው። : <sup>83</sup> (፩ ዮሐ. ፪፥ ፳ ፣ ኤፌ. हर्न हों)

አርባጥ ነው በመጀመሪያይቱ ቤተ ክርስቲያን በተጠመቁ ምእመናን ላይ መንፈስ ቅዱስን የምታሳድረው ሐዋርያቱ (የዚያን ጊዜ ሊቃን ጳጳሳት) ካሉበት ድረስ ተጠርተው መተተው እጅ እንዲሞት በማድረግ ነበር፡፡ የምእመናን ቁተር እየበዛ ሲመጣ ግን እነርሱን በየሥፍራው መፕራት የማይመች መሆኑ ስለታወቀ በእጅ መጫን ፈንታ እነርሱ በሲኖዶስ ተሰብስበው በጸሎት በሚያፈሉት ቀብዐ ሜሮን እንዲተካ በሎዶቅያ ጉባኤ በ፵፰ኛው ቀኖና ተወሰነ። : 84

ዲያቆኑ ፌልጳስ ጃንደረባውን ከማጥመቁ በፊት በዚያው ምዕራፍ ላይ እንደምናነበው በሥማርያ አስተምሮ ብዙ ሰዎችን አሳምኖ አጥምቆ ነበር፡፡ ካጠመቀ በኋላ ማን እጅ <del>ም</del>ኖ መንፈስ ቅዱስን አሳሳደረባቸውም:: ይህንን የማድረግ ሥልጣን የሐዋርያት ስለሆንና ለሕርሱም ስላልተሥጠው ተምቀቱን በመንፈስ ቅዱስ ማኅተም ፍጹም ለማድረግ የሐዋርያትን መምጣት ይጠባበቅ ነበር፡፡ በኢየሩሳሌም የነበሩ ሐዋርያትም ይህንን በሰሙ ጊዜ እጃቸውን ይጭት ዘንድ ጴጥሮስና ዮሐንስን ወደ ሰጣርያ መንፈስ ቅዱስን

Theological College

<sup>83 &#</sup>x27;Personal pentecost of man' /Sacrament and Orthodoxy, Alexander Schmemann page 83/ St. Ephraim the Syria, Hynns on Virginity 7.6 84 Dogmatic theology, Fr. Jossi Yakob, Course note Holy Trimity

እንዲያሳድሩ ላኳቸው፡፡ ሁለቱም ሐዋርያት መጥተው እጃቸውን ሜኑ ፡ በአንድ ወቅት በሰማርያ ሰዎች ተበሳጭቶ (እንደ ኤልያስ አሳት ከሰማይ ወርዶ ያጥፋቸው እንበልን?› ብሎ በአሳት ሊያስጠፋቸው የነበረው ወንጌላዊው ዮሐንስ ከወንድሙ ጴጥሮስ ጋር መጥቶ በሰማርያ ሰዎች ላይ የመንፈስ ቅዱስን አሳት አዘነመባቸው፡፡ ፡ (ሎቃ. ፱፥፻፱ ፡ ሐዋ. ፰፥፻፯)

ፌልጶስ የሰማርያን ሰዎች ካጠመቀ በኋላ ሐዋርያትን አስመጥቶ መንፌስ ቅዱስ እንዲወርድላቸው ካደረገ ለኢትዮጵያዊው ጃንደረባስ እጅ እንዲሞኑበት ሐዋርያትን ለምን አላስጠራለትም? ራሱ እጅ ጭኖ መንፌስ ቅዱስን አሳድሮበታል እንዳንል እንደዚያ የሚል ነገር አልተጻፈም። ታዲያ ጃንደረባው ተጠምቆ መንፌስ ቅዱስ ሳያድርበት እንዴት ይቀራል? ያለ መንፌስ ቅዱስ ጻጋ ጥምቀቱ ምሱዕ ሲሆን ስለጣይችል የጃንደረባው ጥምቀት የተሟላ አይደለም ማለት ይሆን?

በአውነቱ ከሆነ ይህ ጃንደረባ እንደተጠመቀ ወዲያውኑ እጅ የሚጭን ሐዋርያ ሳይመጣለት ፣ ፌልጳስም እጅ ሳይጭንበት ፣ ሜሮንም ሳይቀባ መንፈስ ቅዱስ ወርዶለታል፡፡ ይህንን የሚያሳየን ‹‹ከው·ኃውም ከወጡ በኋላ የጌታ መንፈስ ፌልጳስን ነጠቀው›› የሚለው ቃል ነው፡፡ ምክንያቱም ፌልጳስን ነጥቆ የወሰደው ለጃንደረባው የወረደ መንፈስ ቅዱስ ነበር። ዛሬ ካህናት ሕፃናትን ካጠመቁ በኋላ (ለሕፃናቱ የወረደ መንፈስ ቅዱስ ለሁላችን ይድረሰን) እንደሚሉ ፊልጶስ የተነጠቀው ለኢትዮጵያዊው ጃንደረባ በወረደ መንፈስ ቅዱስ ነበር።

ገድለኛው ጃንደረባ በዚህም ከሌሎች የሚለይ ክብርን አገኘ።

: ‹‹ያለ አንብሮተ ዕድ መንፌስ ቅዱስ በጃንደረባው ላይ አደረ ፤

ቅብዐ ትፍስሕት መንፌስ ቅዱስ እንደወረደለት ለማጠየቅ›› ይላል
መጻሕፍተ ሐዲሳት ዘሠለስቱ ንባቡና ትርጓሜው፡፡ እጆችዋን ወደ

አግዚአብሔር የምትዘረጋዋ ሀገር ሰው ሰለ ትሕትናው መንፌስ ቅዱስ

አጁን ዘረጋለት፡፡ ‹‹የተምቀቱ ምሥጢር ከተፌጸመ በኋላ እንደ
ቀደመው ሐዋርያት እስኪመጡ ድረስ አልተጠበቀም፡፡
የአግዚአብሔር መንፌስ የሚገኘው በመዋቲ ሰዎች ፌቃድ ብቻ

አለመሆኑ ይታወቅ ዘንድ መንፌስ ቅዱስ ወዲያውኑ ወረደ›› ይላል
ቅዱስ አውግስጣ.ኖስ<sup>85</sup>

‹‹የአግዚአብሔር መንግሥት ጽድቅና ሰላም በመንፈስ ቅዱስም የሚሆን ደስታ ናት›› ተብሎ እንደተጻፈ ጃንደረባውን መስተፍስሒ (የሚያስደስት) የሆነ መንፈስ ቅዱስ ደስ አሰኘው፡፡

49.11, Pilip Scaff, NPNF 106, www.ccel.org

<sup>85</sup> St. Augstinus, Sermons On the selected Lessons of the New Testament,

(ሮሜ ፲፬፥፲፯) የደስታው ምንጭ መንፈስ ቅዱስ መውረዱ ብቻ አይደለም ያጠመቀው ሰው ፊልጶስ ተነጥቆ ሲሔድ በጻድቅ ሰው እጅ መጠመቁን እንዲረዳና ደስ እንዲሰኝ አድርጎት ነበር፡፡ ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅም ‹‹ፊልጶስ የተነጠቀው ከእግዚአብሔር መሆኑ እንዲታወቅና ተራ ሰው መስሎ እንዳይታየው ነበር፡፡ ደስ ያለውም

ያ ቀን ምን ዓይነት ቀን ነው? ጃንደረባው ሆይ ያን ቀን ምን ተሰምቶህ ይሆን? ከተቂት ሰዓት በፊት ሰረገላህን ተከትሎ ሲሮተ የነበረው ወጣት በመንፈስ ሰረገላ ተነጥቆ ሲለይህ ምን ተሰማህ? እንደ ኤልያስ ተማሪ አንጋጥጠህ እያየህ መንናጸፊያውን ተቀብለህ ይሆን? ሕልም የሚመስል ቀን ያሳለፍከው ባኮስ ሆይ እስቲ ደስታህን አካፍለን። ከሰረገላህ ስትወርድ ተራ ሰው ነበርህ። ስትመለስ ግን ክርስቲያን ሆነሃል። ሰረገላህም ንዑስ ክርስቲያን አውርዳ በጥቂት ደቂቃዎች መልሳ ዐቢይ ክርስቲያን ጭናለች።

ጃንደረባው ሆይ ጉዞህ እንኤት ቀጠለ? ትንቢተ ኢሳይያስን አንብበህ ጨረስከው ይሆን? ወይንስ ማንበቡን ተውከው? ስትሔድ ደስ የተሰኘቸው ምን አስበህ ይሆን? ‹ስለማይናገረው በግ› እጆችዋን ወደ ፈጣሪ ለዘረ*ጋ*ች ሀገርህ እስክትነግራት ቸኩለህ ይሆን? ደስ

St. John Chrysostom, Homiles on the Acts of the Apostles, Homily 19, NPNF Philip Scaff, 1886

እያስህ የሔድከው ምን ብስህ እንደምትነግራቸው እያሰብክ ይሆን?
(ነፍሴ የወደደችውን አገኘሁት) (የልቤን የነገረኝን ኑ እዩ) ልትል
አቅደህ ይሆን? ታምሪን ለንግሥተ ሳባ ስለ ሰሎሞን እንደነገራት
አንተም ከሰሎሞን ስለሚበልጠው ክርስቶስ ለሕንደኬ ልትነግር

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ፊልጶስ ከእርሱ ስለተለየ አላዘነም። ኔታውን ካንን ከሰባኪው ጋር ምን አለው? የተሰበከ ሰው እንደ ጃንደረባው ዝም ብሎ ‹መንገዱን መሔድ› እንጂ ‹ሰባኪው የትደረሰ?› እያለ መከታተል አያስፈልገውም። ሰባኪውን አግር ከእግር ሲከታተሎ ስብከቱ የጠፋባቸው ብዙ ናቸውና ጃንደረባው መንገዱን መሔዱስ ጥሩ አደረገ።

ቅዱስ ሄሬኔዎስ ስለዚያች ቀን እንዲህ ይላል:-

‹‹ባጠመቀበት ቅጽበት ፌልጶስ ወዲያው ከእርሱ ተለየ ፤
በነቢያት መጻሕፍት ለተማረው ጃንደረባ የሚያስፈልገው ተምቀት
ብቻ ነበር፡፡ እግዚአብሔርን የማያውቅ ሰው አልነበረም፡፡
ሕይወቱንም እንዴት መምራት እንዳለበትም የማያውቅ ሰው
አይደለም፡፡ እርሱ ያላወቀው የእግዚአብሔርን ልጅ ሰው መሆን
ነበር፡፡ ይህንን ዜና እንደሰማም ወዲያውኑ አምኖ የሀገሩ ሰዎች
የክርስቶስን መምጣት አብሣሪ ሊሆን ደስ እያለው ሔደ፡፡ ስለዚህ

ፊልጶስ በዚህ የነቢያት መጻሕፍት በማንበብ እግዚአብሔርን በመፍራት በተዘጋጀ ሰው ላይ ብዙ መድከም አላስፌለገውም››<sup>87</sup>

## **፬**ንደረባው ሆይ ወዴት ነህ?

የቅዱስ ሉቃስ ትረካ የሚያበቃው ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ (ደስ እያለው መንገዱን ሔደ) ብሎ ነው፡፡ ይህ ጃንደረባ በእርግጥ ከተጠመቀ በኋላ ወዴት ደረሰ? ወደ ሀገሩ ሔዶ ሰብኮ ይሆን? ወደ ሴላ ሀገር ሔዶ ሰብኮ ይሆን? አኗኗሩ እንዴት ነበር? አሟሟቱስ?

ቅዱስ ጄሮም ጃንደረባውን ‹ለወገኖቹ ሐዋርያ ሆን› ሲለው የቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጸሐፊው አውሳብዮስ ደግሞ ከፕምቀቱ በኋላ ስለነበረው ቆይታ እንዲህ ይላል፡፡ ‹‹ይህ ሰው ከእስራኤላውያን ቀፕሎ ከወንጌላዊው ቅዱስ ፌልጵስ መለኮታዊውን ቃል ምሥጢር ለመቀበል ቀዳሚ ነበር፡፡ በዓለም ምእመናን በኩራት (የመጀመሪያ ፍሬ) ነበረ፡፡ ይህ ሰው ወደ ሀገሩ ተመልሶ ሕይወት ውጭ የሆነውን የክርስቶስን በሰዎች መካከል መመላለስ የምታሳውቀውን ወንጌል ለመስበክ የመጀመሪያው ሰው እንደሆነ የታመነ ነው፡፡ ኢትዮጵያ

<sup>87</sup> Ireneuas Against Heretics

እጆችዋን ወደ እግዚአብሔር ትዘረ*ጋ*ለች የሚለው ትንቢትም <sub>ፍጻ</sub>ሜውን አግኝቷል››<sup>88</sup>

ሰሎምን በመኃልዩ (ጥቁር ነኝ ግን ውብ ነኝ) ያለውን በሥጋ ተቁር መሆን በሃይማኖት ከመዋብ እንደማይከለክል የሚያሳይ መሆኑን ከሚተረጉሙት ቀደምት አበው አንዱ የሆነው ቅዱስ ኤፍሬም የጃንደረባውን ጥምቀትም በዚህ መንገድ ተቀኝቶበታል። ((ጥቁሩ ኢትዮጵያዊው ተጠምቆ አበራ ፤ በደስታም ተንዘ። አስተምሮ ደቀ መዛሙርትን አፈራ። ከጥቁሮች መካከል የሚያበሩትን አስንኝ። ኢትዮጵያዊያትን ለክርስቶስ የሚያበሩ ዕንቁዎች አድርን አቀረባቸው። : ከኢትዮጵያ እንደተንን እንደሚያበራ ዘውድ አስጊጦ ለክርስቶስ አቀረባቸው›)89

ጃንደረባው ወደ ሀገሩ ተመልሶ መስበኩንና ለወገኖቹ ሐዋርያ መሆኑን ፣ በቤተ መንግሥት ክርስትናን መስበኩን ሊቃውንተ ቤተ ክርስቲያን የመሰከሩ ቢሆንም ከዚያ በኋላ ስላለው ሁኔታ ግን በዝርዝር የተጻፈ ነገር አናገኝም፡፡ ቅዱስ አባ ጊዮርጊስ ዘጋስጫ ይህ ጃንደረባ በሰበከው ስብከት ‹‹በእርሱም ዜና የኢትዮጵያ ሰዎች በኢየሱስ ክርስቶስ የጸጋ ወንጌል አመኑ›› ካለ በኋላ የጃንደረባው

<sup>88</sup> Eusabius, Eccelesisastical History book 2, vol. 1

<sup>89</sup> St. Ephraim the Syrian, The Pearl 13.3

ሚና መስበክ እንጂ ማተመቅ እንዳልነበር ሲገልጽ ‹‹ዐቢየ ክርስቲያን ስለመሆን ግን ምክንያት አላንኙም ጃንደረባው ያጠምቃቸው ዘንድ ካህን አይደለምና›› (ወበእንተ፡ ከዊነ፡ ዐቢየ፡ ክርለቲያንለ: ለአኑ፡ምክሜያተ፡አለመ፡ኢኮነ፡ካህነ፡ውአቱ፡ሕፅው፡ለመ: ያጥም የሙ )፡ በማለት ደምድሟል፡፡ (መጽሐፌ ምሥጢር ፩፥ ភភ)

ኢትዮጵያዊው *ጃን*ደረባው የስብከቱ አድማስ በኢትዮጵያ የተወሰን አልነበረም:: ‹‹በርስትህ፡ በኢትዮጵያ: ብቻ በአቅራቢያዋም፡ በኖብያ፡ በአሉድያ፡ ዳግመኛም፡ እስከ፡ ናፓታና፡ ሶጣ፡ ድረስ፡ ክርስትናፕ፡ ለመለበክ፡ የዞርህ፡ የሕግደኬና፡ የሕዝብም፡ ሹም፡ ሆይ፡ በአፍሪካ፡ ውለጥ፡ ችግር፡ አንዳይኖር፡ መብቃት፡ አያልህ፡ ወደ፡ ጌታህ፡ ጸልይ› የሚለው ጸሎት የጃንደረባው ስብክት አድማስ ሰፊ መሆኑን ይመስክራል : : 90

ስለ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ የሕይወት ፍጻሜና የአገልግሎት አድማስ ዘርዝሮ የመዘገበው በጉባኤ **ኒ**ቅያ ከታደሙ ሊቃውንት *አን*ዱ እንደሆነ የ*ሚነገርስትና በዘ*መነ ሰማ*ዕታት በአረማውያን ተ*ሰልቦ

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> የኢትዮጵያ ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ከክርስቶስ ልደት እስከ *ዕሥራ* ምዕት ገጽ 13 (የጸሎቱ አቀማመፕ ግእዝ እንደሆነ ያስታውቃል ፤ ምንዌ ስላልተጠቀሰበት ዘሩን ማግኘት አልቻልሁም)

<sub>ጀን</sub>ደረባ የነበረው የጢሮሱ ካህን ዶሮቴዮስ ነው። : ለቤተ ክርስ*ቲያን* ታሪክ ጸሐፊው ለአውሳብዮስ መምህር እንደሆነ የሚነገርነት ዶሮቴዮስ ሲኖፕሲስ በተሰኘ ጽሑፉ ስለ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ያልተሰሙ መረጃዎችን መዝማቧል፡ :

በዚህም መሠረት ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ በኢትዮጵያ ካስተማረ በኋላ ቀይ ባሕርን ተሻ**ግሮ በ**ፋርስ ፣ በወረቢያ ፣ በሕንድና በብዙ የምሥራቅ ሀገራት ዞሮ እንደሰበከና በመጨረሻም ታፕሮባና ወይንም ሴይሎን ተብላ ትጠራ አስከነበረችው ደሴት ሔዶ እንዳስተማረ ፣ ምስክርነቱን በደም አትሞ በሰማሪትነት እንዳረፈ ፣ በከብር እንደተቀበረ በዚያን ዘመንም በመቃብሩ ተአምራት ይከናወኑ እንደነበረ ጽፏል፡ : <sup>91</sup>

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ የስብከቱ ዳርቻ አድርጓት ነበር ተብላ የተጠቀሰችው ታፕሮባና ወይንም ሴይሎን ተብላ የተጠራችው በዛሬው አጠራር ሲሪሳንካ ተብላ የምትጠራው ሀገር ናት፡፡ ከላይ ካየነው በቀር የሲሪ ላንካ የክርስትና ታሪክ ላይ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባን የሚያነሣ ብዙም የተጻፈ ነገር የለም፡፡ ሲሪሳንካም እንደ ሐዋርያዋ የምትጠራው ሐዋርያው ቅዱስ ቶ*ጣስን ነው፡፡ ሆኖም* ከጃንደረባው *ጋ*ር በተ*ያያዘ*ም ባይሆን ክርስትና በሲሪላንካ በ*መግ*ባቱ

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Lives of the Most Eminent Fathers of the Church vol. 1 87-88

ላይ ኢትዮጵያ ድርሻ ያላት ሆና መነሣትዋ አልቀረም፡፡ ከአንደኛው ክፍለ ዘመን አንሥቶ የአክሱማውያን ሀገር አቋራጭ ንግድ ማዕከል በነበረችው በአዱሊስ ወደብ በኩል ይካሔድ የነበረው ከፍተኛ የንግድ ልውውጥ እስከ ታፕሮባና ደሴት የተዘረጋ ነበር፡፡ በዚህ ምክንያት ከአክሱም የሔዱ ኢትዮጵያውያን በታፕሮባና ወንጌልን መስበካቸውና ብዙዎችንም ወደ ክርስትና መመለሳቸውን በሲሪላንካ ክርስትና ታሪክ ላይ ጥናት ያደረጉ ምሁራን መዝግበዋል፡፡

### መሬክም

ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ምንም እንኳን ለኢትዮጵያና ለአፍሪካዊያን ሁሉ ኩራት ሊሆን የሚችል ክርስቲያናዊ ታሪክ ያለው ቢሆንም የሚገባውን ያህል አልተዘከረም ማለት እንችላለን፡፡ ይህ ሰው መንፈሳዊ ጉዞዎችን ለሚጓዙ ፣ ቅዱሳት መጻሕፍትን ለሚያነቡ ፣ የመጽሐፍ ቅዱስ ጥናትን ለሚያደርጉና ለሚወያዩ ሁሉ አርአያ የሚሆን ውብ ታሪክ በመጽሐፍ ቅዱስ የተጻፈለት ሰው ነው፡፡

ይሀን ትጉሕ ተሳላሚ ፣ መጻሕፍተ ነቢያትን ደ*ጋ*ሚ ፣ እጅግ ትሑት ፣ አላዋቂነቱን ለመናገር የማይሰቀቅ ጻድቅ ፣

Prabo Mihindukulasuriya, Another Ancient Christian Presence In Sri Lanka: The Ethiopians of Aksum, Journal of the Colombo Theological Seminary, Vol. III [2005]

<sub>ለማንራ</sub>ሳዊ ነገር የተጠማ ፣ ቃሎን እየሰማ ራሱን የሚያስት ሳይሆን <sub>ወዲያው</sub> ተዘርቶበት ፍሬን የሚያፈራ ቅዱስ ፣ ስለ ክርስቶስ በፍጹም <sub>ልብ</sub> አምኖ የመሰከረ ሰማዕት ፣ ለሌሎች መዳን መንገድ የጠረገ <sub>ሐዋርያ</sub> ነውና በእውነት እጥፍ ክብር ይገባዋል፡፡

አዳዲስ አማንያንን ወደ ክርስትና ለማምጣት የንዑሰ ክርስቲያን አገልግሎትን ላይ የሚያገለግሎ ፣ የንባብን ባሕል በኢትዮጵያ ለማዳበር ለሚሹ ሁሉ የኢትዮጵያዊው ጃንደረባን ታሪክ የሚበልጥ ጥንታዊ መሠረት ያለው ኢትዮጵያዊ ተጠማቂም ሆን አንባቢ የለም፡፡ ቤተ ክርስቲያን በዝማሬዎችዋና በድርሰቶችዋ የምታወሳው ቢሆንም በስሙ ቤተ መጻሕፍት እንኳን ያልተሰየመለት መሆኑ አሳዛኝ እውነታ ነው፡፡

ሕግዚአብሔር በእስራኤላውያን አዝኖ ሲናገር ‹‹ቀኑን ሁሉ ወደ ማይታዘዝና ወደሚቃወም ሕዝብ እጆቼን ዘረጋሁ›› ብሎ ነበር። (ሮሜ ፲፥፳፩) ወደ ኢትዮጵያ ግን እግዚአብሔር እጆቼን መዘርጋት አላስፈለገውም። ምክንያቱም ‹‹ኢትዮጵያ እጆችዋን ወደ እግዚአብሔር›› ስለዘረጋች ነው። (መዝ. ፷፰፥፴፩)

ይህም አስቀድሞ በቅዱስ ኤፍሬም አንላለጽ ‹በተኩላዎች መካከል የተላከች በግ› በተሰኝችውና የሰሎሞንን ተበብ ዝና ሰምታ በሔደችው በሳባ ንግሥት ማክዳ ፣ በብሎይ ኪዳኑ ጃንደረባ በአቤሜሌክ ፣ ከሰብአ ሰንል አንዱ በሆነው በባዜንና በኢትዮጵያዊው ጃንደረባ የተረጋንጠ እውነታ ነው፡፡ በሐዲስ ኪዳን መግቢያ ላይ የምናንንውና ብሎይን ለብሳ ለቆየችው ኢትዮጵያ ሐዲስን ያጎናጸፋት ፣ ንባቡን ለምታውቀው ሀገር ትርጓሜውን ያመጣላት ፣ ግዝረትን ለተቀበለች ሀገሩ ፕምቀትን ያመጣላት ይህ ጃንደረባ በቅድስት ቤተ ክርስቲያ ስሙ መንሣቱ እስከ ምጽአት ይቀጥላል፡፡



< < ሁልጊዜ ድል በመንሣቱ ለሚያዞረን በእናም በየሥፍራው ሁሉ የእውቀቱን ሽታ ለሚገልጥ ለአምላክ ምስጋና ይሁን>> ፪ቆሮ . ፪፥፲፱

#### ለመዛፍ የተነበሱ

- 。 ወንኔል ቅዱስ፣ ንባቡና ትርጓሜው ፣ 1997 ዓ.ም ፣ አዲስ አጠባ ፣ ት/ዘጉባኤ ማተሚያ ቤት
- መጽሐፌ ስዋስሙ ወማሥ ፤ ኪዳን ወልድ ክፍሌ ፤ 1948 ዓ.ም. አዲስ አበባ አርቲስቲክ ማተሚያ ቤት
- የቅዱስ ጳውሎስ መጽሐፍ ንባቡና ትርዓሚው 1988 ዓ.ም. አዲስ አጠባ ፣
   ትንሣኤ ዘጉባኤ ማተሚያ ቤት
- ውዳሴ ማርያም ንባቡና ትርጓሚው ፤ 1015 ዓ.ም. ፤ አል*ጋ ወራሽ ራስ ተፈሪ* ማተሚያ ቤት
- ዜና ሐዋርያት (ነቅծ ንጹሕ) ፣ ጎሩይ ወልደ ሥላሴ ፣ 1923 ዓ.ም. ፣ ጎሐ ጽባሕ ማተሚያ ቤት
- » ሃይማኖት አበው ቀደምት ፣ ኪዳን ወልድ ክፍል ፣ ያልታትም የእጅ ጽሑፍ
- የዛሬዋ ኢትዮጵያ የቅዱሳት መጻሕፍት ፣ የታሪክና የሥነ ተንት ኢትዮጵያ ናት ፣ ቅዱስ ሲኖዶስ ፣ 1989 ዓ.ም. ትንሣኤ ዘጉባኤ ማተሚያ ቤት
- \* የኢትዮጵያ ታሪክ ከንግሥተ ሳባ እስከ ወድዋ ፣ ብላቱን ጌታ ኅሩይ ወልደ ሥላሴ
- የኢትዮጵያ አርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ከልደተ ክርስቶስ እስከ ዕሥራ
   ምፅት ፣ የሊቃውንት ጉባኤ 2000 ዓ.ም
- የኢትዮጵያ ታሪክ ኑብያ (ናፓታ- መርዌ) ፣ ተክለ ጻድቅ መኩሪያ ፣ 1965
   ዓ.ም. ብርሃንና ስላም ቀኃሥ ማተጫያ ቤት
- ቤተ ክርስቲያንህን ዕወቅ ማኅበረ ቅዱሳን
- \* ሥርማው ሐብስ ሥላሴ (ዶ/ር) ፤ አማርቹ የቤተ ክርስቲያን መዝጠ ቃላት ፤ 1988 ዓ.ም. አዲስ አበባ
- ምልክአ ፈልደስ ግእዝና አማርኛ ፤ ደብረ ምጥጣት ቅዱስ ፌልደስ ቤተ ክርስቲያን 1999 ዓ.ም. 1999 ዓ.ም
- በኢትዮጵያ የመጀመሪያው የመጽሐፍ ቅዱስ ትርጕም በግእዝ ቋንቋ ፤ ቀ/ዶ/ር ምክሪ ሥላሴ ንብሪ አማንኤል ፤ 2000 ዓ.ም. አዲስ አበባ
- \* የኢትዮጵያ እምነት በሦስቱ ሕግጋት ፤ አለቃ አያሌው ቃምሩ ፤ 1953 ዓ.ም. አዲስ አበባ
- መ.ጋቤ ብሎይ ሰይፈ ሥላሴ ዮሐንስ ፤ የኢአተቤ መሠረተ ሃይማዊትና የነውናት ተልእኮ
- ስባቀ ምሥጢራት ቤተ ክርስቲያን ፣ ብፁዕ አቡን ጎርጎርዮስ ካልጓይ ፣ 1993
   ዓ.ም. አዲስ አበባ
- Ancient Christian Commentary on Scripture, Acts, InterVarsity Press, Downers Grove, Illinios, 2006
- Ancient Christian Commentary on Seripture, Matthew, InterVarsity Press, Downers Grove, Illinios, 2006
- St. John Chrysostom, Homiles on the Acts of the Apostles, NPNF Philip Scaff, 1886

- St. Augstine of Hippo, Sermons, Philip Scaff, NPNF 1886
- Earily Christian Creeds, J.N.D. Kelly, 1960, London
- The Earliest Christian Confessions, London, 1949
- Ecclesiastical History, Eusebius Pamphilus of Caesarea, Book 1-5 /The Fathers of The Church
- The New Jerome Biblical Commentary, Theological p.i, Bangalore 2013
- All Articles Suscopts, His Grace Bishop Youssef, 2010 USA,
- Prabo Mihindukulasuriya, Another Ancient Christian Presence In Sri Lanka: The Ethiopians of Aksum, Journal of the Colombo Theological Seminary, Vol. III [2005]
- History of the Church, Rufinus of Aquileia 402, JASTOR
- Orthodox Teachings, His Eminence Panteleimon Lampadarios, Port Said, Egypt
- Dogmatic Theology, Fr. Dr, Jossi Yacob, HTTC, 2004, A.A.
- The Lives of the Most Eminent Fathers of the Church, vol 1
- The School of Alexandria, Origen, Fr. Tadros Y. Malaty, 1995, Sydney Australia
- Origen, The Early Church Fathers, Joseph W. Trigg
- Origen of Alexandria, Patristic commentary On the Gospel according to St. Mathew
- Sirgiw Hable Selasse, Anicent and MedivalHistory of Ethiopia, to 1270, 1972, Addis Ababa, United printers
- Amsalu Tefera, The Ethiopian Homily on the Ark of the Covenant, Brill Acadamic Pub, 2015
- Mebratu Kiros Gebru, Liturgical Cosmology, The Theological and Sacramental Dimensions of creation in the Ethiopian LiturgyGorgias Press, March 1 2010
- Sylvia Pankhurst, Ethiopia, A Cultural History, London Lalibela House,
   1955
- Budge, A History of Ethiopia, Nubia and Abyssina, London, 1928
- Symbolic Interpretations in Ethiopic and Ephremic Litrature, Lee, Ralph, SOAS, University of London,
- A. Harnack, The Expansion of Christianity in the 1<sup>st</sup> three Centuries 1905
- Anthology of African Christianity, I. A. Phiri and D. Werner, C.Kaunda & K. Owino, WCC, 2016
- Preaching in the Apostolic Era, Fr. Tadros Y. Malaty, Sydney Australia,



ግብረ ሐዋርያት (ምዕ.8፣26-40) ኢትዮጵያዊ የመንግሥት ባለሥልጣን (ጃንደረባ) በመንፈስ ቅዱስ ምሪት በሐዋርያዊው ዲያቆን ፊልጶስ ጥምቀተ ክርስትና እንደተፈጸመለት ያስረዳል። የጥንት ቤተ ክርስቲያን ታሪክ ጸሐፊዎች እና ሊቃውንት (ለምሳሌ ቅዱስ ሄሬኔዎስ፣ አውሳብዮስ ዘቂሳርያ፣ ዮሐንስ አፈወርቅ) ስለዚህ ኢትዮጵያዊ ጃንደረባ እና ስላጠመቀው ቅዱስ ፊልጶስ በሰፊው ጽፈዋል። አንዳንዶቹ ድርሳናትም ወደ ግዕዝ ቋንቋ ተመልሰዋል። አሁን ደግሞ የጃንደረባውን ታሪክ እና ከእርሱ ማንነት ጋር ተይይዘው የሚነሱትን ጥያቄዎች እና ሌሎች ተያያዥ ርእሶችን በመዳሰስ ማራኪ በሆነ አቀራረብ ከጠለቀ የማስላሰል አመክንዮአዊ መንገድ ጋር በዚህ መጽሐፍ ቀርቦልናል።

ዲያቆን ሄኖክ በአሁኑ ገዓት ቤተ ክርስቲያን ካሏት ኹነኛ አገልጋዮች በግንባር ቀደምነት ከሚጠቀሱት አንዱ ሲሆን ለየት የሚያደርገው በቃልም በመጣፍም ማስተማሩ ነው፤ ለዚህ ዋቢዎቹ ተወዳጅ ስብከቶቹ እና ካሁን በፊት ለአንባቢዎች ያደረሳቸው መጻሕፍቱ ናቸው። ስለ ጃንደረባው ያዘጋጀውን የመጽሐፍ ረቂቅ ተመልከትልን ብሎ ሲሰጠኝ በደስታ ተቀበልኩት፣ በጉጉት አነበብኩት። አቀራረቡ ማራኪ ሲሆን፣ እያስተማረ የሚሰብክ መጽሐፍ ሆኖ አገኘሁት። የሚከተለው መንገድ እያንዳንዱን ርአስ ስብከታዊ በሆነ መልኩ በመተንተን ሲሆን በእንግሊዝኛው Homiletical የሚባለው ዓይነት ነው። ይህም ጥንታውያን አበው ድርሳኖቻቸውን የጻፉበት መንገድ ነውና ይበል ያስኛል። ከባለቅኔው ከበደ ሚካኤል "የትንቢት ቀጠሮ"(1938 ዓ.ም.) በስተቀር ስለጃንደረባው በስፋት የተጻፈ በሀገራችን አስካሁን አላጋጠመኝም። ስለዚህም ይህ የዲ/ሄኖክ ሥራ በዓይነቱም በይዘቱም ለኢትዮጵያ ሥነ ጽሑፍ የሚሰጠው ፋይዳ ብዙ ነው። በመጨረሻም ይህን ግሩም ሥራ ያስነበበንን ዲያቆን ሄኖክ ገይሉን እያመሰገንኩ፣ ደግመህ ደጋግመህ ጻፍ፤ እኛም በጥልቀት እናንብብ አላለሁ።

> ቀሲስ ዶ/ር አምሳሉ ተፈራ ይያዲስ አበባ ዩኒቨርሲቲ የጥንታውያን ጽሑፎች ጥናት (ፊሎሎጂ) ረዳት ፕሮፌሰር

ተመራማሪዎች ቅዱስ ሙር ጸሊምን፣ የማይጋሚ መቀመት ህወብ አመር በለው እንደ ሚጠሩት፡ የእርሱ ፍኖት በመከተል፡ የማይጋፋ የማስተማር የደን የሚከተለው ከመደረጃ መምህር ሄኖክ ኃይሌ በቀደሙ መጻሕፍቶቹ እንደ ተገለጠው የሚከተለው የ አጻፍ ዘደ፥ በበለጠ በማራ የሚያሳይነ ሎት የህወብ መደረጃ የተደ ነው።

ንድፈ-ጽሑፉን ለማየት ኢት የጵያዊው ጃንደረባ የሚያስ መደረገ ያለውበልኩ ግዜ። በፖለቲካ ዝንባሌ እንደተለከፈ ሰው፥ ገና ሳለነበው፣ እንዲህ እንዲህ ሊል ይሆናል ብር የድርጓ ን ፕሬስክር-ወይ መጻፉ እርሻ ዘልየ በገባሁበት ጊዜ ግን፣ የቃረምኩት መንፈሳዊ ትምህርት፥ ከመጠን በላይ በስሎ፥ አጠናይታ ትምንክቤ በፊት ለነበረኝ የተሳሳተ ድምዳሜ ሌላ መንፈሳዊ ዓይን ስላሳየኝ ደግሞ አድናቆትና አፍረትም ተሰማን፥ እድናቆት የፊፊፊው ነው፥ እፍረቴ ደግሞ በዚያ ፖለቲካ ባወረው ልቤ ነው። በላዔ መጽሕፍት ቅዱስ ዮሐንስ አፈወርቅ፥ በንባብ ዝንባሌ ላይ በተና ተረበት ጽፌፉ መንፈሳዊ መጻሕፍት ማንበብ መነኩሴ ኣያደርግም፥ እውነተኛ ክርስቲያን ግን ያደርጋልና ስለዚህም በዓለማዊው ሥራ ለተጠመዳችሁስ ምንኛ ማንበብ ባስፈለጋችሁን ይላል። ስለዚህ የዚህችን መጽሐፍ እንባቤዎች፥ "ስለ ኢትዮጵያዊው ጃንደረባ ማንበብ፥ ኢትዮጵያዊ አያደርጋችሁም፥ እውነተኛ ክርስቲያን

> በረከት ውቅባ ጽዮን ደራሲና ተርጓሚ



P2. 81 AC



WHEN THE LOUPTS RESETCH 2.84.87.7.